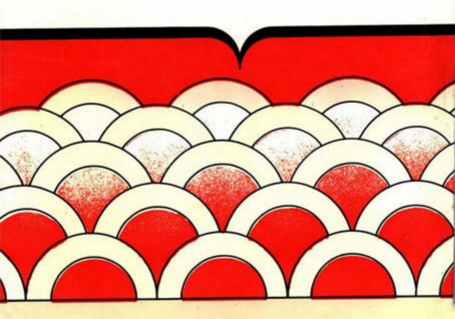
# ै रेडिंग्सेंग्रेडिंग

في سُبيل مُوسوعُ فلفتية





فی بنیل موسکوعت فلسنفست بر

9

نيسي



## جشقوق الغلبيع والنيشنر مجيفوظت

1914

الإدارة العامة: دار ومكتبة الهلال بثر العبد ـ شارع مكرزل

بیروت مس.ب: ۱۵/۵۰۰۳

#### متسة

امتزجت فلسفة نيتشه بعيات وأصبحت جزء لا يتجزأ منها ، غاص في أهماق العكمة فتفلسف في كيانه ووجموده الكامل ، حيث استمد آراءه ونظرياته من أهماق تفاعلاته النفسية ومن وجوده الشخصي • وقف كالطود الشامخ أو المارد الجبار تجاء أفكار وأمور اصطغبت في أعماقه ، فأحياها ذهنه الخلاق المبدع ، فتبوأت لديه مكان الواقع المباشر الذي يتمامل معه الناس في تجاربهم العية •

من الواضح أن نيتشه قد سغر من أفكار ونظريات وآراء الحكماء التجريديين ، وأكد أن أحط صور الانسان وأكثرها تشويها هي صبورة الانسان النظري و نقد أصحاب المداهب الفلسفية داعيا الى الابتعاد عن الجمود المفكري ، والمناداة بالتطور والتجدد الذي يواكب سير الأمن التصاعدي، فوصل في تفكيره المقلي الى القمة الشماء ، وتربع على عرش العكمة في عصره •

لقد كان نيتشه صاحب رسالة حضارية في الحياة لم تكن رسالة فيلسوف حكيم صاحب مذهب نظري، وانما كانت رسالة ناقد ومقوم للحضسارة التسى يعيشها م وعلى الرغم من كل ما امتازت به نظرته الى الحضارة الأوروبية المعاصرة له من عمق ومن قدرة على النفاذ الى أبعد الأغوار ، فانه كان ابنا وفيا لحضارة لم تكتمل • فنيتشه نتاج أصيل تمخض عنه القرن التاسم عشر ، وما كان في وسعه، وهو يعيش في ذلك القرن ، أن يصدر حكما دقيقا شاملا على الحضارة الغربية الماصرة له ، لسبب واضح هو أن تلك العضارة كانت تمر بفترة انتقال الى عهد جديد لم تكن عناصره قد اكتملت بمد ، بل لم يكن بعضها قد ظهرت بوادره بالأصل -

ففي القرن التاسع عشر كان النمط الفكري

الشائع في ميدان الفلسفة العضارية ، هو النمط المعزوج بالقلسق والاضطراب ، ولم يكسن مسن المستغرب أن تظهر نماذج شاذة لمفكرين يدعون الى الفردية المطلقة ، أو الى الفوضوية ، أو الى القومية الضيقة الأفق ، أذ أن اضطراب التفكير وعدم استقراره كان أمرا طبيعيا في عصر انتقل فيه المالم الغربي من حياة قديمة الى حياة جديدة ، دون أن يدرك المعالم الكاملة لتلك الحياة الجديدة ، أو يستكشف أبعادها العقيقية أو يهتدي بوضوح الى معالم دروبه من خلالها "

وفي تلك الفترة من عمر الزمن اختفت طبقات كاملة ، وظهرت طبقات جديدة لم يكن لها في خضم الاقطاعيين والنبلاء أي وجود اجتساعي يجسد وجودها وكيانها السياسي ، ومن المؤكد أن تندثر ممالم الثقافة التي كان يرعاها النبلاء والأشراف ، وتعلل معالم أخرى تنسيم مع أهداف الطبقات الناشئة التي لا تحتل أي جذر في جدور التاريسخ البعيدة ، مما أدى بالتالي الى تحول حياة الانسان الأوروبي ، الى التفاهة والابتذال ، ولكن مع كل هذا التحول المقلاني فإن الرؤية لمرفائيسة قد توضعت وظهرت معالم الطريق التي تقود الانسان

الى الأكمل والأمشل مجرد خيالات ومشاريسع في مخيلات بعض المفكرين أمثال نيتشه الذي جسد في مصنفاته المستقبل النبر الذي ينتظر الانسان الأوروبي •

والانسان الأوروبي الذي تصوره نيتشه ، لن يظهر بوصفه امتدادا وارتقاء للفرد الأرستقراطي المنزوي في كواليس الأبهة والعظمة ، بل ان الأدلة تشير على أنه سيظهر من بين طبقات الشعب الكادح ، أولئك الذين كان نيتشه يعتبرهم عبيدا لا سادة

ومن الراضح أن هذا العبقري الفذ قد عالج القضايا الانسانية بأسلوب غنائي رائع ، وتسللت بصيرته النفاذة في أعماق الذات الانسانية ، فغاطبها بصراحة وصدق واتزان ، وعالج كثيرا من الامراض التقيدية المزمنة المستعصية ، بطريقة العملات الناقدة القاسية المدمرة ، اتسمت بطابع المنف والقسوة ، والنزعة الى اللاممتول والى الفردية المطلقة ، التي تعتبر مدماكا شامخا للتفوق والنبوغ الخلفة ، التي تعتبر مدماكا شامخا للتفوق والنبوغ الخلفة ، ويكون ذا اتجاه عقلى نير سليم ، الا ويقدم

للبشرية خدمات جليلة ، تساهم مساهمة كبرى في نموها التصاعدي ، ويساعد على هدم صروح المتول المفنة بمفهومها الرجعي القديم ، مفهوم الأزلية والثبات الأبدي ، والسمو على الواقع والعياة •

وليس من شك بأن نيتشه قد سار في الاتجاه الى اللامعتول ، والى الفردية ، باعتبار أن عصره كان يفرض عليه ذلك ويدعوه لمعالجة الأمور التي كان يمجها وينفر منها ، بأسلوب الناقد الهادف الى المثل العليا ، والى التحليق بافكاره المبدعة بميدا عسا يمثل في عصره من مسرحيات خداعة تجسد الظروف الاجتماعية التي قكبل انسان ذلك العصر بقيدود قاسية صلبة ٠

لقد ثار نيتشه ثورة لاهبة على كاف الأفكار والمادات والتقاليد التي كانت معروفة في عصره ، يدعو بقسوة وشجاعة الناس الى ضرورة تقويضها وازالة معالمها عن طريق العنف والقسوة ، بدون هدئة أو مسايرة أو هوادة •

ومهما امتازت نظرة نيتشبه الى الحضارة الأوروبية المعاصرة فلا تزال قدرته على التعبير

يعمق ودقة تضني على هذه المضارة رغم أنها في عصره كانت تمر في طور النضوج وعدم الاكتمال الكلي آية من بوادر الشذوذ والقلق والنوضي ، واضطراب التفكير وعدم الاستقرار ، لاعداد الأفكار من أجل التقسدم والازدهار الذي سيعم الانسانية جمعاء \*

ويجب أن تسلاحظ ونعسن ندرس نيتشه بأن نزعته اللاعقلية كانت من الضرورات الرئيسية الى عصره ، والى التفكير المقلاني الذي كان سائد فيه ، حيث عشعشت الفوضى وعدم الاستقرار ، والتزمر الشديد من الاحوال السائدة \*

بيروت في ١٩٧٩/٥/٢٥ الدكتور مصطفى غالب

#### حياة نيتشه وسيرته:

ولد نيتشه في أواسط القرن التاسع عشر، في المحتور من عام ١٨٤٤، في بلدة ريكن قرب ليبتسج وصادف يوم مولده، يوم عيد الملك البروسي الحاكم فريدريك غليوم الرابع وقد علبت هذه المناسبة السميدة السرور الى قلب والده الذي ربى المديد من أعضاء المائلة المائلة المائلة ،فأطلق على وليده الجديد اسم فريدريك تينما باسم الملك، وبهذا الصدد يقول نيتشه: «لقد كانت هناك، في كل الاحوال ، فائدة واحدة في اختيار هذا اليوم لولادتي ، اذ أن يوم مولدي كان طيلة أيام طفولتي، يوما للاغتباط الشمبي »

والجدير بالملاحظة أن أسرة نيتشه وأجداده لأبيه ، كان معظمهم من رجال الدين ، وأمه تتحدر من أسرة ايلر التي شغل كثير من أفرادها مناصب دينية • ولذلك لعب الدين دورا هاما في طغولته ، فسمى نفسه « عدو المسيح » وكرس حياته ليوجه الى الدين أعنف الانتقادات •

ويظهر أن وفاة أبيه وهو في سن الغامسة جملته يرسم له صورة أسطورية ، ويمتدح فيه صفات لا شك أنه لم يلمسها فيه عن كثب ، اذ لا يعقل أن يكون قد حلل شخصية أبيه وهو دون الغامسة من عمره ، وعلى العموم ، فقد عاش نيتشه بعد وفاة أبيه في بيئة نسائية خالصة ، ولا بد أن هذه البيئة لم تكن تروق له ، اذا حكمنا على الامر في ضوء حملة نيتشه العنيفة على المرأة فيما بعد •

وفي عام ١٨٥٨ التعق نيتشه بمدرسة بغورتا ، ثم غادرها الى جامعة بون بعد ست سنوات و لما انتقل معلمه في اللغويات ، ريتشل الى ليبتسج ، لحقه نيتشه اليها و وخلال تلك الفترة بدأ اتجاهه يتبلور في دراسة اللغويات والآداب الكلاسيكية ، وراح ينصرف عن الأمور اللاهوتية ، بعد أن كان

في الاصل ينهد الى التخصص فيها • وظل نيتشه في المجامعة أربع سنوات ، تغللها فترة خدمة عسكرية انتهت بعادثة • ومن المستغرب أن يختار نيتشه ، في نفس العام الذي أنهى فيه دراسته الجامعية ، أستاذا لفقه اللغة في جامعة بازل ، بعد توصية من معلمه ريتشل ، الذي وصفه لدى المسئولين هناك بالمبقرية النادرة • وهكذا بدأت مرحلة شاذة في حياة نيتشه ، هي مرحلة التعليم في الجامعة •

وفي تلك الفترة اهتدى نيتشه الى مصدريسن أساسيين مسن المصادر التي اقتبس منها تفكيره، ودارت مجمل فلسفت حولها ، اما بالمرض أو بالنقد ، وأعني بهما شوبنهور وفاجنر أما شوبنهور فسنذكر مدى تأثيره في نيتشه عندما نتعرض الأفكاره الفلسفية ، وأما فاجنر ، فسنفرد له مكانا خاصا عندما نستعرض أعمال نيتشه و

وعندما نشبت الحرب السبعينية بين المانيا وفرنسا ، ساهم نيتشه فيها أولا ، فلم يجني منها سوى سلسلة من الامراض التي انتقلت اليه بالعدوى من الجنود المسابين ، وظل يقاسي منها طوالحياته • ويبدو أن نيتشه أثناء خدمته العسكرية لم يؤهله ضعف بصره للقيام بالأعمال القتالية فعين معرضا، ومع أنه شهد من هول المعارك ما يكني ، لكنه لم يدرك أبدا الوحشية الولقعية في ميادين القتال التي الفتها فيما بعد نفسه بكل الشدة الغيالية المعهودة لدى عديم الغبرة • وحتى فيما يتعلق بمهنته الجديدة التمريض كان مرهف العس جدا ، فلقد كان منظر الدم يعرضه ، وألم به المرض ، فأعادوه حطاما الى منزله • ومنذ ذلك العين انتقلت اليه عن طريق العدوى سن الجنود المعابين سلسلة مسن الأمراض ظل يرزح تحتها طوال حياته •

وكان نيتشه في بدء العرب متعمسا لبني وطنه، ولكنه حين أدرك أن الألمان هم الذين أشعلوا نار العرب ، وكانوا أول المعتدين ، حمل على هذه العرب ونتائجها ، وعلى نمو روح التعصب القومي للألمان ، واحتقارهم للفرنسيين ، الذين كان نيتشه دائم الاعجاب بهم .

وعندما عاد نيتشه الى الجامعة لالقاء محاضراته لم يكن متحمسا • ذلك لأن محاضراته لم تصادف النجاح الذي كان يتوقعه ، وكذلك لم يوفق في أبحاثه الفيلولوجية المختلفة ، وكذلك بالنسبة

لأول كتاب صدر له سنة ۱۸۷۲ ميلادية بعنوان د مولد المأساة من روح الموسيقي ، رغم أنه لم يسبق أبدا لأي عالم فيلولوغي أن تعدث بمثل أسلسوب نيتشه من الشعر العنائي في هذا الكتاب -

ويعدثنا نيتشه في كتابه و مولد المأساة من روح الموسيقي » عن الالهابين اللذين عبدهما الفائ الاغريقي و ويتكلم عن ديونيس ، أو باخوس ، اله الخمرة والمريدة والمرح ، اله العياة المتصاعدة ، اله النبطة في الفعل ، اله الانفسال الاندهالي والوحي ، اله الغريزة والمغامرة والمماناة الجسور ، اله النباء والموسيقى والرقص والدراما •

ولم يغرب عن بال نيتشه بأن يتكلم عن أبولو، اله السلام والفراغ والطمأنينة والهجوع والانفعال الجمالي والتأمسل الفكري، اله النظام المنطقسي والهدوم الفلسفي، اله التصوير الزيتي والنعت والشعر الملحمي وكان الفن اليوناني يتجسد في اتعاد المثلين الأعليين اتحاد القوة الرجولية القلقة المتبرمة، قوة ديونيس، والجمال الانثوي الهاديم، جمال أبولوه

وكان ديونيس ملهم الجوقة في الدراما ، وأبولو ملهم العوار ، وقد نمت الجوقة مباشرة من موكب المتعبدين لديونيس ذوي الألبسة الساطيرية ، أما العوار فكان رأيا دبريا أو ذيالا تأمليا لغبرة انفمالية .

وكان أوضح ملمح من ملامح الدراما الاغريقية يتمثل في غلبة التشاؤم الديونيسية خلال الفن و فالاغريق لم يكونوا ذاك الشعب المنشرح الصدر والمتفائل والذي نصادف في المختارات الأدبية المعديثة الموضوعة عنهم ، فهم قد عرفوا لسمات العياة ولدغاتها معرفة وثيقة وأدركوا قصر أجلها الماساوى •

وعندما سأل ميداس سيلينوس: ما هو أفضل مصير للانسان؟ أجابه سيلينوس: أيتها الذرية ذات المرحمة ليوم، ويا أطفال المصادفات والحزن، لماذا ترغمونني على قول ما هو من الافضل أن يترك غير مسموع؟ ان أفضل جميع المصائر هو مصير لا يدرك ـ انه ألا يكون المرء قد ولد، أما المصير الذي يليه وجوده فهو أن يموت المرء في سن مبكرة م

ويتضع من هذا القول أن ما ينبغي على مثل هؤلاء الناس أن يتملموه من شوبنهور والهندوس كان قليلا • ولكن الاغريق تغلبوا على كأبة خيبة أملهم بروعة فنهم : فلقد أبدعوا من معاناتهم مشهد الدراما ، ووجدوا أن للعالم والوجود ، كما يبدرهما فقط من حيث كونهما ، كظاهرة جمالية ، وكموضوع للتأمل الغني وان الماجد هو الاخضاع الغني ، للمرعب •

زد على ذلك أن التشاؤم هو علامة من علامات الانحطاط ، أما التفاؤل فهو علامة من علامات السطحية ، لكن التفاؤل المأساوي هو حال الرجل القوي الذي يطلب الشدة وسعة الغبرة ، حتى ولو دفع ثمنها الويل والكرب ، ويبتهج اذ يجد أن المراع هو قانون الحياة .

ويتابع نيتشه حديث التعليلي فيقول: ان الماساة بالفات هي البرهان على أن اليونان لم يكونوا متشائمين وأن الايام التي أنجبت هفه المحال فيها بالدراما الأخيلية وبالفلسفة ما قبل سقراط لهي أيام اليونان العظيمة الماجدة و

وسقراط ، نموذج الانسان النظري ، كان علامة

من علامات تراخ نسيج الخلق الاغريقي وانحلاله ، فقدرة الجسد الماروثونية المدمية ، هذه القدرة المقدامة الشديدة قد ضحوا بالمزيد فالمزيد منها على مذبح تنوير ملتبس مبهم استلزم انحطاطا تدرجيا طرأ على القوى الجسدية والمقلية و ولقد حلت الفلسفة النقدية محل الشعر الفلسفي في عصور ما قبل سقراط ، وحل العلم محل الفن ، والمقلل والغريزة والجدل محل الألماب •

وبتأثير سقراط أصبح أفلاطون الرياضي ، أفلاطون الجمالي ، وغدا أفلاطون الدرامي ، أفلاطون المنطقي ، وعدو العاطفة والانفعال ، ومبعد الشعراء ونافيهم ، والمسيحي ما قبل المسيحية ، لقد أمسى ابستومولوجيا معرفيا • نقشوا على واجهة هيكل أبولو في دلفي هذه الكلمات المعبرة عن حكمة تغالي في أي شيء • وأمست هذه العبارات على أيد سقراط وأفلاطون الوهم بأن المقل هو الفضيلة الوحيدة ، وغدت على يدي أرسطو تلك النظرية الموهنة المضعفة ، نظرية الوسط الذهبي •

ويستطرد نيتشه فيقول: أن الأمة تبدع في طور شبابها الاسطورة والشمر، وتنتج في مرحلة انحلالها الفلسفة والمنطق • فلقد أنجبت اليونان في شبابها بهوميروس وأشيل ، وأعطتنا في طور انحلالها يوربيدو المنطقي المخروط دراميا ، والمقلاني المدمر للاسطورة والرمز ، والماطفي الهادم للتشاؤم المأسوي في عصر الرجولة ، وصديق سقراط الذي استبدل الجوقة الديونيسية بحشد أبولوني من الجدليين والخطباء •

ويبدو أن نيتشه حين بدأ ينقطع عن الجامعة ، راح يتنقل في أرجاء ايطاليا وسويسرا ، وكان في هذه الفترة من حياته قد تجاوز مرحلة التأثير المباشر بشوبنهور وفاجنر ، وبدأت فترة مسن التصنيف العقلي النقدي ، تجلى فيها تحرره بوضوح ، وبدأ فيها يوجه نقده الى كل مقوسات المصر ، فظهر له كتاب « أمور انسانية ، انسانية الى أقصى حد » في جزئين بدأ الاول في سنة ١٨٧٦ ميلادية وانتهى من الثاني في سنة ١٨٧٩ ميلادية .

وفي المام التالي ، وفي أجواء فينيسية متحررة ، كتب نيتشه « الفجر » ثم بدأت فترة من الانتاج الخصب ، ظهر له فيها « الملم المرح » سنة ١٨٨٢ \_ ميلادية \* و « هكذا تكلم زرادشت » سنة ١٨٨٣ \_ ١٨٨٥ ميلادية - و د بمعزل عن الغير والشر » سنة ١٨٨٥ ميلادية ٠ و « أصل نشأة الاخلاق » عـام ١٨٨٧ ميلادية - وني خلال كل ذلك ، كان يمد مواد كتابه الاكبر ، الذي كان بنوى فيه تدوين خلاصة فلسفته بطريقة منهجية منظمة ، والذي لم تتح له فرصة تنسيقه واتمامه ، فنشر كما تركه ضمن مؤلفاته المختلفة ، وأعشى به كتاب « ارادة القوة » عام ١٨٨٤ ــ ١٨٨٨ ميلادية . وحتى العام الأخير من حياته الواعية ، ظل نيتشه يؤلف بغزارة، فأخرج رسالتين عن فاجنر ، هما قضية فاجنر ، ونيتشه ضد فاجنر ، وانتهى عهده بالتأليف بكتاب « هو ذا الرجل » الذي تناول فيه كتاباته وذاتــه بالتعليل •

وفي عام ۱۸۷۲ ميلادية عاد نيتشه الى « بازل » وهو لا يزال ضعيفا من الناحية الجسمانية ، ولكن روحه كانت شعلة من الطموح والاشمئزاز من عمل القام المحاضرات • ويشير نيتشه بالذات الى هذا فيقول : لدي من العمل ما يكني لمدة خمسين عاما ، ويجب أن أشد النير الى عنق الزمن •

لا شك أن قوة تفكر نيتشه وعبقريته الفذة قد

استهلكتاه قبل أوانه وأفقدتاه عقله النير فازداد هجومه الصاعق على الاشخاص والمفكرين والآراء هاجم فاجنر والمسيح • • • وكتب ذات مرة يقول : ان النمو في الحكمة يقاس ، بدقة ، بانخفاض المرارة •

وعلى هذه الصورة العزينة ، والماساة المقلانية أخذ نيتشه ينهار تعت وطأة ( الجنون ) جنون الاضطهاد والمظمة والمسف ، فأرسل أحد مؤلفاته الى « تين » مصحوبا برسالة يؤكد فيها للناقد الكبير على أن مؤلفه هو أعظم كتاب ظهر على الاطلاق •

وفي عام ١٨٨٩ ميلادية وبينما كان نيتشه في مدينة و تورين » في شهر كانون الثاني داهمه المعرع والجنون بقوة ، فراح يدبج الرسائل المجنونة ، فكتب الى و كوسيما فاجنر » رسالة من ثلاث كلمات : أريادين انني أحبك • وكتب رسالة أطول الى و برانديس » ووقعها و بالمقلوب » وأرسل الى و بوركهارت » و « أوفريك » رسائل خيالية دعت و أوفريك » الى مساعدته بسرعة • وما كاد يحط الرحال في منزل نيتشه حتى وجده يضرب على البيانو بكوعيه ويندي ويصرخ • فعملوه الى

مستشفى للامراض العقلية • غير آن والدته حضرت بسرعة عندما بلغها الخبر وطالبت به لتضعه تحت رعايتها •

ولما توفيت والدة نيتشه عام ١٨٩٧ ميلاديسة كفلته أخته ونقلته الى منزلها في « فايمار » حيث قام « كرامر » بنحت تمثال له ، وشاهد نيتشه أخته ذات مرة تبكي وهي تنظر اليه بعطف وحنان، فبادرها سائلا: « اليصابات لماذا تبكين ، السنا سعيدين ؟ » وسمع ذات مرة أحدهم يتحدث عن الكتب ، فأشرق وجهه الشاحب وقال: أه! أنا! أيضا قد كتبت بعض الكتب الجيدة ،

وقضى نيتشه في منزل شقيقته « اليصابات » اثني عشر عاما بميدا كل البعد عن عالم العقلاء ، الى أن مات في ٢٥من شهر آب سنة ١٩٠٠ ميلادية ٠

ومن المؤسف أن يفسر جنون نيتشه ويستفسل أبشع استغلال، حيث نلاحظ أن بعض الذين عالجوا مصنفات هذا الفيلسوف الكبير زعموا أن مؤلفات نيتشه تتصف بصفة الجنون الذي انتابه في أواخر آيامه ، وأنها تجسد اللوثة المقلية التي رافقت بدرجات متنوعة ، وحسب الموارض التي كان يقع

تحت سيطرتها • ولكن التدقيق والبحث الموضوعي لأعمال نيتشه تنفي نفيا قاطما هذه المزاعمالحاقدة، وكل ما في الامر هو أن خصائص نيتشه النفسية ، التي كانت تنعكس بوضوح على كتاباته ، كانت ذات طابع فريد •

وهنا لا بد لنا من الاستفسار بتجرد و نزاهة من الكتاب والعباقرة لم يكن له طابع نفسي وعرفاني عقلاني فريد ومميز عن غيره من الناس ؟ ان العزلة التات عاش فيها نيتشه قد صبغت أسلوب يصبغة خاصة مميزة ، وشعوره بالوحدة قد أضغى على كتاباته نوعا من العظمة والترفع والتعالى ، غير أن هذا كله ليس جنونا على الاطلاق ، وما هو الا تعبير عن النمط النفسي الخاص الذي ينتمي اليه نيتشه ، وهو نمط مألوف بين المقلاء ، بل بين الكثيرين من أعمق العقلاء وأشدهم تفكيرا .

وفي العقيقة والواقع كان المرض يؤثر دائما في نيتشه تأثيرا عكسيا ، أعني أنه كلما اشتدت عليه وطأة المرض ، كان يدعو الى انسانية سليمة صعيعة ، وكانت ننمة الصعة والقوة تزداد وضوحا في كتاباته و وربما كان هذا تعويضا ، ولكنه لا

يؤثر مطلقا في قوة الدعوة وروعة الهدف ذاته •

بل لقد كان نيتشه يحاول أن يدخل أمراضه ، حتى أكثرها ارتباطا بالناحية المضوية ، في عداد الظواهر الواعية ، ويدرجها ضمن عناصر حياته الشعورية ، فلا يلاحظ أن المرض سببا لاتجاهات ، مينة يتبمها في كتاباته ، بل نتيجة لهذه الاتجاهات ،

### فاجنر ونيتشه :

في عام ١٨٦٨ ميلادية علم فاجنر وهو يقيم في « ليبتسج » بوجود أحد الشبان الالمان من المعبين بموسيقاه ، والذي يحفظ المديد من مقطوعات الجديدة ، فأظهر فاجنر رغبة ملحة لمقابلة هذا الشاب المتعصب لموسيقاه • وفي أحد الأيام تقدم ذلك الشاب من فاجنر وصافحه ثم قدم نفسه باسم « فريدرش نيتشه » •

في تلك الأيام ، كان نيتشه في مطلع حيات الفكرية ، يسلك طريقه العقلاني بقوة ونشاط وهو في الرابعة والعشرين من عمره ، أما فاجنر ، فكان قد أصبح في نهاية حياته الموسيقية ، وجسد ذات ، وعزف عن الثورة والعنف ، وفضل

الاستسلام والهدوء والطمانينة بعد أن طار اسمه كموسيقي عظيم انتشرت الحانه بين كافة الأوساط •

ويبدو من خلال الوقائع التاريخية أن التفاهم سرعان ما ساد بين الرجلين ، ولم تكن الموسيقيي وحدما هي مصدر هذا التفاهم والانسجام ، انما قرب بين قلبيهما الاعجاب المشترك بأفكار الفيلسوف الكبير شوبنهور ، وبتحليله المنطقى الفنى للحياة وللمالم ، وللوجود والموجودات • وتقابل فأجنر مرة أخرى مع نيتشه في بلدة تريبشن في السنة التالية ، وتمددت مقابلاتهما في ذلك المكان الذي جعله فاجنر مهبطا لوحيه • ولمس نيتشه أثناء هذه المقابلات أن فاجنر موسيقيا كبرا جسد آراء شوبنهور النظرية وحققها عمليا ، ووقفت لديه الموسيقي مع الغكر جنيا الى جنب ، واجتمع الشعر والنغم في دراماته الموسيقينة ، على نحو يشبر اليه بمبا كبان في « التراجيديا » اليونائية من فن متكامل ، وسرعان ما كتب نيتشه الى صديقه ارفين روده يغول: وان ما أتعلمه وأراه وأسمعه وأعقله هنا شيء يفوق الوسف • ولتصدقني اذا ذكرت لك أن شوينهور وجيته ، واسخيلوس وبندار ، ما زالوا على قيد الحياة ۽ • وكذلك حاز نيتشه على اعجاب وتقدير فاجنر وزوجته كوزيما المتحمسة وتفوقه الثقافي وعلمه ، وأدرك فاجنر أنه بأمس العاجة الى مثسل هده العبقرية الشابة المتحمسة ، التي بمقدورها أن تقدم أقوى الركائز لآرائه الفنية في ميدان الفلسفة والفكر • وهذا ما حدث في الواقع في بداية الامر : حیث نری نیتشه یخرج کتابه الاول و میلاد الماساة من روح الموسيقي » ، محاولا فيه أن يهتدى الى الرابطة بين الدراما الفاجنرية والمأساة الاغريقية، ويبشر فيه بنهضة متكاملة في العياة العديثة ، يؤدى فيها فن فاجنر وفلسفة شوبنهور الدور نفسه الذي أداه من اسخيلوس في حياة اليونان القديمة ، ويعلم بمصر تسوده الغريزة المنطلقة ، وتخفت فيه أضواء العقل الخالص ، الذي أضفى على حياة الانسان لونا كالعا •

ولما صدر كتاب نيتشه صادف الترحيب والاعجاب عند جماعة فاجنر ومريديه ، ولكنه لقي الاهمال من قبل الباحثين والنقاد الذين تجاهلوه ، ووصف بعضهم بأنه ليس سوى مجموعة من الشخصيات الخرافية التي تصورها الأساطير اليونانية في شكل حيوان نصفه الأعلى شبيه بالانسان ونصفه الاسفل

شبيه بالحصان ، مشوه تافه لا وحدة فيه ولا انسجام •

ولقد صرح بذلك نيتشه في رسالته عام ١٨٧١ ميلادية الى صديقه روده حيث قال : أنا أخاف آلا يقرأ علماء اللغة ذلك الكتاب لما فيه من موسيقى ، وأن لا يطالعه الموسيقون لما فيه من علم لغة ، وآلا يقرأه الفلاسفة لما فيه من موسيقى وعلم لغة !! •

ويلاحظ أن هذا الانسجام والتفاهم بين نيتشه وفاجن لم يمس طويلا ، حتى جاءت القطيعة بينهما، وراح الناس يفسرون ماهية هذه القطيعة وأسبابها، وما الذي جعل كل منهما يتعصب لرأيه الخاص ، طانا أنه قد جاء بالتفسير الأوحد -

ويرى الدكتور فؤاد زكريا (١) أنه لا يستبعد اذ كنا بصدد شخصية معقدة كشخصية نيتشه ، أن يكون لكل هذه التعليلات نصيب من الصحة ويضيف : د وأغرب هذه التعليلات ، هو التعليل النفسي و فقد تبين في نهاية الامر ، وفي الوقيت الذي وقف فيه نيتشه على حافة الجنون ، أنه كان

<sup>(</sup>١) الدكتور فؤاد زكريا : نيتشد : ص ٢٨ ، ٢٩ ٠

يحب كوزيما زوجة فاجنر ، وتصور أنها هي أريان، وهوديونيزوس ، في الأسطورة اليونانية ، وكتب اليها: أريان ، انني أحبك ! ولم تكن اشارته الرمزية في كتبه السابقة عن أريان وديونيزوس مفهومة من قبل ، ولكنه حين أفلت منه زمام عقله الواعي ، وكشف عن هذا الحب الصامت القديم ، قد أوضح معنى تلك الاشارات على نحو لا يدع مجالا للشك في أن حبه لكوزيما قد لعب دورا هاما في حياته النفسية • فاذا أضفنا الى ذلك قوة النزعة الذاتية لدى نيتشه ، وهي النزعة التي تجعله يحكم على العالم وعلى الآخرين تبعا لشعوره الخاص نعوهم ، لوجدنا أنه ليس من المستبعد على الاطلاق أن تكون كراهيته التالية لفاجنر تعبرا غر مباشر عن حبه لزوجته ، أو احساسا منه \_ كما صرح في بعض الاحيان ـ بأن فاجنر لا يستعق هذه المرأة التي لم يصادف بين النساء من تعادلها ذكاء وجراة • ليس لنا اذن أن نرفض هذا التعليل ، اذ تنهض به في كتابات نيتشه ذاتها شواهد قاطعة • ولكن ليس لنا في نفس الوقت أن نعده التعليل الوحيد ، فقد كان لا بد من عوامل أخرى تتضافر مع عامل التطلع الغفي الى كوزيما ، لتؤدي بنيتشه الى حملته العنيفة

على فاجنر ، وكان لا بد من مبررات عقلية أخرى، يستطيع أن يصرح بها على الاقل ، أو يستطيع أن يبرر بها لمقله الواعي هذا التغير الذي طرأ على شعوره نحو فاجنر • فلنمض اذن في بحثنا ملتمسين تعليلات أخرى لهذه القطيعة •

في الوقت الذي وصل فيه فاجنر الى قمة المجد ، ونجح في بناء مدينة موسيقية كاملة على النحو الذي تخيله طيلة حياته في بايرويت ، وبدأ يحقــق من المشروعات ما كان يبدو له قبل ذلك خيالا واهما ، كتب نيتشه في الجزء الرابع من كتابه و خواطر في غر أوانها ، ، مقالا لخص فيه كل ما كان يجذبه الى فاجنر من قبل ، وهو مقال « رتشارد فاجنر في بايرويت ، • والعق أن أحدا لم يمدح فاجنر ولم يمجده مثلما فعل نيتشه في هذا المقال ، ويبدو أن نيتشه كان ينبه فيه فاجنر الى ما كان ينتظره منه: فقد كان ينتظر تقدما شاملا واصلاحا عاما في كل أوجه العياة البشرية ، من أخلاق وسياسة وعلاقات اجتماعية ، اذ أن المسرح صورة مصغرة للمجتمع بمختلف مجالاته ، وفيه تقدم لمشكلة العياة حلول لو أحسن اختيارها لكان أثرها على الانسانية كلها عظیما • و هکذا تستطیع بایرویت آن تعید لنا عهد

الأولمب، ويستطيع المبقري الذي شادها أن يغاطبنا بلغة شاملة لا توجه الى جماعة أو شعب معين، بل الى البشرية كلها • • • على هذا النحو سار نيتشه في مؤلفه هذا عن فاجنر » •

ويتساءل الدكتور زكريا بعد هدا المرض فيقول (١): « ولكن هل كان هدا كله مدحا فحسب ؟ الحق أنه ، كما قلنا ، تعبير عما يتوقعه نيتشه من فاجنر ، لا عما قام به فاجنر بالفعل • والدليل على ذلك أنه في نفس الوقت الذي كان فيه فاجنر يحتفل بأعياد بايرويت الأولى ، كان نيتشه قد انطفأت حماسته وتبخر اعجابه •

ذلك لأن نيتشه حين اهتدى الى ذاته ، وعرف الطريق الذي يتعين عليه أن يسلكه ، أدرك أن فاجنر عاجز تماما عن أن يقدم الى البشرية شيئا مما يريد هو • لقد كان نيتشه يريد انقلابا في الأخلاق ، وفي الفكر ، وفي الفن ، وفي كل ما يقدسه الانسان الحديث من قيم • فأين فاجنر من كل هذا ؟ لقد شاهد نيتشه بعض حفلات بايرويت • فلم يجد

<sup>(</sup>۱) الدكتور زكريا : نيتشه من ۲۰ ، ۲۰

الا مسرحا ذا جدران أربعة ، وستارا يفتح من الجانبين ، وعازفين مختفين ، وموسيقي ممتزجة بالشمر ، وهذه كلها تجديدات فنية لا شك فيها ، ولكن أتبدأ من هنا نهضة الانسان الحديث كما أرادها نيتشه ؟ وأين هم رهبان الفكر الذين كان نيتشه يتصور أنهم سيفدون خاشمين الى محراب الفن ؟ أين ذلك الصمت المقدس الذي طالما حلم به ، من تلك الجلبة والضوضاء وذلك المندو والرواح ؟ أين بخور معبد الفن من رائعــة الخمر والدخان وعطور النساء التي حفل بها مسرح بايرويت؟ لقد انتهى نيتشه من زياراته لبايرويت بنتيجة واحدة ، هي أن من المحال أن تشع شمس الاصلاح من ذلك الأولمب الزائف ، أو أن تبعث العضارة الديونيزية من بعد حفل لاه كذلك الذي وضع فيه فاجنر كل آماله ! ومنذ هذه اللحظة ، يئس تمامــا مــن أي اصلاح يأتي عن طريق فاجنر .

وهكذا أصبح الطريق ممهدا للانفصال التام و للله في الله أن يعلم نيتشه أن فاجنر ليس عاجزا عن بلوغ هدفه الاصلاحي فحسب ، بل انه يسمى الى هدف مضاد له وهذا ما أدركه نيتشه أخيرا : فقد تقابلا بمد بايرويت عدة مرات ، الى أن كان

يوم تريضا فيه مما على الساحل في سورنتو بايطاليا، وأخذ فاجنر يشرح له أهم الموضوعات التي تشغل ذهنه في ذلك الحين ، وهـــى الدرامـــا الموسيقيـــة الجديدة « بارسيغال » ، فاذا بها عمل يقدمه فاجنر الى الكنيسة راجيا منها المنفرة والصفح في نهايــة حياته ، واذا به يقول انه يجد في فكرتها هذه لذة لا يجدها في أعماله السابقة التي كان بعضها يعطبغ بمسغة الالعاد • وتبينت العقيقة لنيتشه بوضوح: فها هو ذا فاجنر يظهر أمامه تائبا مكفرا ، يردد آلام المسيح وعذابه ، ويركع تحت الصليب ، في الوقت الذي أراده فيه ثائرا يمجد العياة ويقلب القيم • بل ان في الاس شيئا أخطر من مجرد كون فاجنر مسيحيا ، اذ أن نيتشه على كل حال يعترم المسيحي المخلص ، ولكن الذي آلمه أن يجد فاجنر قد انقلب وتدهور الى هذا الحد • وعلى أية حال فقد ظل نيتشه صامتا في ذلك اليوم ، وحين انتهى فاجنر من حديثه ، خطأ نيتشه بعيدا عنه ، وانصرف دون أن يجيب ، ولم يره بمد ذلك أبدا ، •

#### مؤلفات نيتشه:

١ ب كتاب ميلاد المأساة من روح الموسيقى •

- ٢ ــ خواطر في غير أوانها ٠
- ٣ \_ أمور انسانية، انسانية الى أقصى حد في مجلدين
  - ٤ ـ كتاب الفجر ٠
  - ٥ \_ كتاب العلم المرح •
  - ٦ ـ مكذا تكلم زرادشت •
  - ٧ \_ بمعزل عن الخبر والشر
    - ٨ \_ أصل نشأة الأخلاق ٠
      - ٩ \_ ارادة القوة •
      - ١٠ \_ أفول الأصنام ٠
        - ١١ \_ عدو المسيح .
        - ۱۲ ــ تضية فاجنر •
    - ۱۳ \_ نیتشه ضد فاجنر ۰
      - 1٤ \_ هو ذا الرجل •

#### فلسفة نيتشه:

من المؤكد أن نيتشه لم يكن صاحب مذهب فلسفي معين كنيره من الفلاسفة ، بل نراه يعلنها

حربا شعواء لا هوادة فيها على أصحاب المداهب الفلسفية الذين ينظرون الى العالم نظرة جامدة متحجرة ، لا يريدون أن يتقلقلوا خطوة واحدة عن المواضع التي وقفوا عندها \* لأن الحركة برأيهم تتعب الذهن ، وتوقف نشاطه ، وتزيد المسؤولية التي لا يمكن لتلك العقول حملها لأنها تنهد الى الراحة والاطمئنان \*

من هنا نستطيع أن نستنتج بأن نيتشه كان يمر على وجوب الانطلاق ، ويبشر بلزوم تجنب الجمود الفكري ، ليترك المجال رحبا للتطور والانطلاق والتجديد مسايرة لركب الحياة في نموها التصاعدي و ولا غرو فان فلسفة نيتشه كانست تجسيدا لحياته وواقعه ، وتفاعلاته المتلانية الذاتية ، ونابعة من نفسه ووجدانه غير متأثرة بأي عنصر خارجي ، نامية ومنسجمة مع تفاعلات الحياة ، وخاضعة لتطورها نحو الافضل والامثل الحياة ، وخاضعة لتطورها نحو الافضل والامثل الحياة ،

ومن الملاحظ أن نيتشه قد بشر خلال وجوده في هذا العالم كانسان فاعل في المجتمع البشري بضرورة لبماد الفكر عن الجمود والتحجر ، وبضرورة جمل المجال مفتوحا لمزيد من التجدد والتطور المدي

يساير العياة في تقدمها التصاعدي •

وربما نستفسر عن ماهية الحياة المتطورة لدى نيتشه ؟ حيث نلمس بأنها عقلانية بحتة ، خلت من التجارب المثيرة ، وانما المثير فيها آراء فقط • لهذا نرى أن فلسفة نيتشه تخضع لسلوكه الحياتي ، وانفعالاته الذاتية ، ومنطقها العقلاني الباطتي ، ما دام المنطلق العرفاني عند نيتشه صلبا متماسكا، لا يمكن أن ينفذ اليه من الظاهر ما يؤثر فيه •

والمعروف لدى المهتمين بالدراسات الفلسفية أن نيتشه كان فيلسوفا حرا متناقضا ، لا يعير المنطق أو النظام أي اهتمام ، يدعو الى تبديل المنظور الذي يحل كل مشكلة ، عن طريق الثورة الجامحة التي تفجر القديم بما يحمله في طياته من جمود وتقوقع، الى التجديد والتطور في كافة المفاهيم والمجالات ، انسجاما مع سنة الحياة المتقدمة •

### ويقسم تفكير نيتشه الى مراحل ثلاث :

١ ــ المرحلة الفنية الرومانتيكية ، التي تمتد
 من سنة ١٨٦٩ ميلادية الى سنة ١٨٧٦ ميلادية وهي
 المرحلة التي كان فيها واقعا تحت تأثير شوبنهور

### وفاجنن ، وتنتهى بتخلصه منهما ٠

٢ ــ المرحلة الوضعية النقدية ، وتمتد من سنة ١٨٧٦ ميلادية ، وفيها تميز تفكير نيتشه بالتأثر بالمنهج العلمي ، بعد أن تخلص من المؤثرات الرومانتيكية السابقة ، وتلك هي المرحلة التي حرص فيها نيتشه على أن يوجه أعنف نقد الى مقومات الحياة الانسانية في العصر الحديث .

٣ ــ المرحلة الصوفية الغالصة ، تبدأ من كتاب زرادشت في عام ١٨٨٣ ميلادية ، وتستمر حتى عام ١٨٨٨ ميلادية،وفيها يتميز تفكيرنيتشه بالاستقلال التام ، ويسير في طريقه الغاص ، ويتخذ أسلوبه شكل التدفق الموفي ، لا التحليل النقدي .

ويتجه نيتشه في هذه الفترات اتجاها عاماً واحدا، وهو الاتجاه الى نقد المقولية التجريدية ، وتمجيد الحياة واعلائها ، والتعلق بالطبيعة والحياة الأرضية • في هذا الاتجاء تتجسد وحدة شخصية نيتشه ، التي رافقته كظله طوال مراحل تفكيره • وهذا لا يعني تعلقه بهذه المباديء تعلقا متحجرا بل انها اتخذت أشكالا وصورا متباينة ، فعبرت عر

فسها بأساليب متنوعة ، مما يتغي عن نيتشه تماما معفة « المذهبية » بمعناها التقليدي الجامد ، الا أنها تظل مغتفية خلف ما اتخذته من مظاهر متعددة، سما يدل دلالة لا شك فيها على أن الذهن الذي يفكر عو واحد ، وان لشخصيته عناصرها الأساسية ، بنفس الوقت ينفي عنه تلك السخافات التي حاول ن يلصقها به هـواة التفكـير الشعري الخيالـي خافات المتناقض الصريح ، والجموح الدائم ، الانتقال المتراصل بين الاضداد ، وهذا يعنى ناقض في الافكار والآراء ،

وليس من شك أن نيتشه كان يهدف من وراء فلسفته وأفكاره الى انقلاب شامل في القيم يقوم على أسس ثورية عقلية وعلمية تبدل الاوضاع السائدة في وقته وقبل وقته التي يحيا عليها الناس تبدلا شاملا ، سواء في المجال الفكري أو في المجال الاجتماعي ، على أسس من الغلق والابداع وازاحة كل ما يتعرض فاعلية الانسان من عقبات وكوابيس تحد من حيويته وفعاليته \*

والحياة بمعناها الصحيح عند نيتشه هي التي تصرف في ايجاد كل القيم لأنها أصل القيم العقلية والاخلاقية ، والمبدأ الكامن خلف كل معرفة وكل سلوك انساني •

### نيتشه والواقعية:

الواقعية ، كما يراها نيتشه ، فكرة تعبر عن الوجود المستقل عن المعرفة التي تعرف بها الدوات المدركة ، فهي لا تستمد من هذا الادراك ، ولا تعبر عنه تعبيرا شاملا بالفكر ، لوجود شيئا فيه يتجاوز الفكر • فاذا استنتجنا من هذا القول الذي ينطبق على مجال المعرفة ، نتائجه الاخلاقية ، نلاحظ أن الأخلاق الواقعية ستكون متعلقة بهذه الارض ، وقد نتخلى عن كل تطرف مثالي يربط الاخلاق بمالم أخر ، بالمعنى الماورائي أو المثالي لهذه الكلمة •

واذا كانت الواقعية عند نيتشه تقترب من آراءه وأفكاره في الاخلاق ، فقد كانت بعيدة عنه كل البعد في ميدان المعرفة • فهلو ينقد الواقعيلين لاعتقادهم بأن العالم كملا يظهر لنا هو العالم العقيقي، وأن العالم في ذاته لا يختلف عما نراه (١) • ومما لا شك فيه أن نظرية نيتشه حول المعرفة تجمع

<sup>(</sup>۱) نیتشه : العلم المرح ف ۵۷ ۰

عناصر مثالية ، عندما يؤكد أن العالم كما نتصوره هو العالم كما يصلح لوجودنا فحسب ، لا كما هو في ذاته • ولا شك أن هذا الرأي في المعرفة يباعد بينه وبين الواقعيين ويجعل فلسفته تغتلف عن أفكارهم اختلافا أساسيا •

# نيتشه والوضعية :

الوضعية تجسد آراء مجموعة خاصة من المفكرين، تأثروا بالتقدم الذي أحرزه المنطق والرياضة في نصف القرن التاسع عشر ، فعاولوا أن يوحدوا بين أسس المنطق الرياضة ، ويجملوا منها دعامة لتحليل فلسفي يقضي على المشاكل الميتافيزيقية من جدورها • فالوضعية المنطقية ، تشترك مع وضعية وأوجست كنت » في أنها تستلهم العلم في كل مراحلها ، وتتأثر في نقطة انطلاقها بالتقدم الذي تحرزه علوم معينة ، فتعاول اصطناع مناهجها وتعميمها على التفكير الفلسفي ذاته (١) •

ويبدو أن نيتشه بالذات قد تأثر بالتقدم الملمي ، حيث أطلق على فترة من فترات تفكيره

<sup>(</sup>۱) زکریا : نیتشه ص ۴۰

الفلسفى « الفترة الوضعية » • ولم يكن اعجابه بالمنهج الملمى التجريبي يقتصر على هذه المرحلة الوسطى من مراحل تفكره ، كونه حاول أن يضع في الفترة الاخرة لفكرة العود الابدي أساسا علميا ، وكان يرى أن يكرس عشر سنوات من حياته لدراسة العلم الطبيعي والرياضي ، حتى يمكنه أن يبرر الفكرة علميا ، ولكن صحته لم تساعده على ذلك • ولكن كان يبدي اعجابه بالمنهج العلمي التجريبي ، فيقول : « اننى لأعجب بذلك الشك الذي يجعلني أجيب عنه بقولى: فلنجرب ذلك! ولست أريد أن أسمع شيئًا عن كل الامور والمشاكل التي لا تسمح باجراء التجربة عليها • تلك هي حــدود معنــي الحقيقة في نظري ، وهنا تفقد الشجاعة كل مبرر لها (١) » ، و هكذا يقر نيتشه بمبدأ التحقيق التجريبي الذي أصبح فيما بعد أساسا للوضعية ، ولا يرى للشجاعة التي تحاول تعدى نطاق التجرية أي مسوغ ٠

## البرجماتية ونيتشه:

ان نقد الأسس الميتافيزيقية القديمة، والاتجاه

<sup>(1)</sup> غيتضه : العلم المرح ، فقرة (0 ،

نحو المينية ، و نقد فكرة الجوهر القديمة ، و اخضاع القيم للوجود ، من الافكار العقلانية التي قال بها نيتشه في نظرية الحقيقة ، وهي تنسجم مع النظرية البرجماتية التي لخصها « جان فال » بقوله : « ان المرء يحكم على الشيء بأنه حقيقي ، ويكون في مسلكه سائرا في الاتجاه الصحيح ، حينما يقول أو يفعل ـ بازاء موقف خارجي ما ـ شيئًا لا يتعارض مع ذلك الموقف ، ويكون بينه وبين الموقف صلة معينة • فغياب البطلان والزيف ، ووجود علاقة معينة مع الشيء ، قوام الحقيقة ، • فالحقيقة من خلق الانسان ، ومقياس صحة الافكار هو نفعها أو صلاحيتها للعمل ، ومن هنا تغيرت الحقائق بتغير المواقف وما يصلح لكل منها • واختفت العقيقة الثابتة .

ويلاحظ أن نيتشه يتحمس في أفكاره وكتاباته للدفاع عن الحقيقة النسبية ، ويؤكد أن الحقيقة هي ما ينفع الحياة ، بل هي خطأ وبطلان ثبت نفعه ، وبأن الحياة هي أساس الحقيقة ومصدرها الوحيد ، ومن هنا يتضبح لنا التشابه والانسجام بين آراء نيتشه وبين البرجماتية ، الى حد مهاجمة الملم واتخاذ منهج غير علمي تماما ، وفي هذا ما يباعد

بينهم وبين نيتشه الذي كان يعترم العلم ويقدره و ولم يكن نقده للنزعة المقليسة التجريديسة ، الا لتمسكه بالروح العلمية الصحيحة ، التي ترفض أن تجعل من المجردات الخالصة أساسا لفهم الواقع الحي المتبدل .

## الوجودية ونيتشه:

يمتقد أصحاب الفلسفة الوجودية أن تفكير نيتشه الفلسفي ينسجم مع أفكارهم الوجرديسة ، لذلك عدوه من أتباع مذهبهم لمروضة أسلوب وارتباط حياته الشديد مع تفكيره ، باعتبار أن من أسس التفكير الوجودي ، تأكيده تجدد الوجود الانساني - إذ ليس للانسان بنظرهم ماهية ثابتة ، بل ان وجوده سابق على ماهيته ، أو هو الـذى يكون ماهيته ، وليست له أية ماهية ثابتة تتحده مقدماً • ويكاد نيتشه يمبر عن هذه الفكرة ذاتها حين يقول بأن الانسان في محاولة دائمة لا تعرف الاستقرار ، فهو لا يرضي بشيء ، ولا يقف عند حد - والانسان ، بعفهومه هو العيوان الذي لم يثبت بمد ، وهو العيوان الذي لم يصنف أو يحدد نوعه ، لأن فيه شيء أساسي ناقص • وبرغم ذلك،

فان هذا النقص هو ما يعلي من قدر الانسان و فعدم تعدد ماهيته هو الذي مكنه من أن يجدد وجوده على الدوام و عرف الانسان في كتاب زرادشت بأنه خالق ذاته ، أي أن هذا النقص الأساسي هو مصدر حريته ، وهو الذي يمكنه من تجديد ذاته وخلقها على الدوام و

واذا حاولنا تفسير أفكار نيتشه الاساسية حول ارادة القوة ، باعتبارها مظهرا من مظاهر هـنا المبدأ المام الذي تميزت الوجودية بالفات النظـر اليه ، أعني أن الانسان كائن يتجاوز ماهيته على الدوام ولا يقف بها عند حد • علمنا الى أي مدى تنسجم الافكار الوجودية مع آراء نيتشه وأفكاره في هذا الحقل الانساني •

#### الأخلاق عند نيتشه:

من الواضح أن نيتشه مفكر أخلاقي كبير ترك آثارا قيمة في مجال الاخلاق تدل على مدى جرأته النادرة واصالته الاخلاقية المريقة المنبثقة من الدوافع الانسانية التي تتفاعل في أعماق نفسه التواقة الى المعرفة والسمو والارتقاء •

ونلمس في كتابات نيتشه الإخلاقية حملة شعواء مركزة على الاخلاق لتناقضها الظاهري ولتحللها من القيم والمباديء الاخلاقية و ونراه يقف من القيم الاخلاقية موقف الناقد الحصيف فيطالب باعدادة النظر من جديد بكافة القيم السائدة لأنها لم تعد صالحة في اتجاهها العام ، ولا تفي بمطالب الانسان الحديث لأنها قديمة بالية في مبادئها المامة ، أو تفصيلاتها الخاصة ، ولم يعد لها التأثير الفعال على توجيه الانسان نعو المثل العليا السليمة .

ويرى نيتشه بعد أن تمعن في دراسة النظم الأخلاقية في الأمم المغتلفة وخرج من دراسته بأن هناك أخلاق للسادة وأخلاق للعبيد تتناوبان في السيادة • لذلك فان أحكام القيم الاخلاقية اما أن تنشأ عن نوع من السادة ، الذين يجدون لذة في التميز عن المسودين ، أو تنشأ عن المسودين ، عن العبيد والتابعين من مختلف الانواع •

ففي الحالة الأولى ، عندما يكون السادة همم الذين يجددون معنى تصور « الغير » تكون الاحوال السامية المترفعة للنفس هي التي تعد فصلا ، وهي التي تحدد التفاوت في المراتب \* ويبتعد الرجمل

الرفيع عن أولنك الذين تتمثل لديهم صفات مضادة لأحوال النفس السامية هذه ، ويحتقرهم •

ويلاحظ نيتشه استنادا على ما ذهب اليه بأن التقابل بين الحسن والرديء يعادل في هذا النوع الأول من الاخلاق ، التقابل بين الرفيع والعقير • أما التقابل الآخر بين الخبر والشر مله أصل آخر -فهنا يحتقى الجيان ، والقلق والمتصاغى ، وذلك الذي لا يخرج تفكره عن حدود المنفعة ، وكذلك يحتقر المرتاب ، بنظرته المقيدة ، وذلك الذي يحقر من شأن ذاته ، وذلك النوع من الناس ، الذي يقبل أن يعامله الغير معاملة الكلاب ، والمنافق المستجدي، وقبل هؤلاء جميعا الكاذب: ذلك لأن المعتقدات الاساسية لكل الارستقراطيين ، أن عامة الناس كاذبون • ولقد كان النبيلاء في يونان القديمة يسمون أنفسهم و نحن أهل العبدق ، •

ومن الجلي أن التقويمات الاخلاقية كانت في مبدأ الامر تطلق على الاشخاص ، ولم تطلق على أنواع السلوك ، وترد اليها الا فيما بعد • وعلى المعوم نرى نيتشه يضع للتاريخ الاخلاقي للانسانية تقسيما جديدا •

ففي العصر اليوناني والروماني يقول بسيادة أخلاق السادة ، وتكون الغلبة للأقوياء ، ثم تنتصر أخلاق العبيد على يد اليهودية ، المسيحية ، ويقهرون الارستقراطيسة الرومانيسة ، ويسسود الضعفاء والمتخاذلون ، فالتقابل الاخلاقي الرئيسي هو ذلك التقابل بين روما وجوديا ، وبينما كانت جوديا في نظر روما تعبيرا عن كل ما هو مضاد للطبيمة ، فقد كانت روما في نظر جوديا موضوعا للحقد والحسد الذي يمتلك الضعفاء بازاء الاقوياء (١) ،

وفي عصر النهضة الأوروبية تعود أخلاق السادة بالرجوع الى المثل العليا اليونانية ، ولكن تقهرها الاصلاح الديني ، وهي حركة شعبية أثارها الضعفاء والعوام • وتعود أخلاق السادة عند النبلاء في القرنين السابع عشر والثامن عشر ، ليقهرهم العبيد مرة أخرى في عهد الثورة الفرنسية • وتظهر أخلاق السادة في الأفق على يد نابليون ، ولكن سرعان ما تعود أخلاق العبيد بعده الى الظهور • على أن كل ههذه الفترات ، الته تلهور على أن كل ههذه الفترات ، الته تصودها المسيعية ، تتميز بأنها في أساسها فترات تسودها

<sup>(1)</sup> نيتشه : أمل نشأة الافلاق مِ ( فقرة ١٦ ٠

 أخلاق العبيد ، وما ظهرت أخلاق السادة فيهسا الا عرضا ، لتختفي سريعا ، تاركة خلفها التيار الاصلي الواهن يسير في ضعف وانحلال .

ونيتشه كما يبدو من تفكيره الاخلاقي قدم أكثر أفكاره جرأة وأصالة ، وتعرض لأقوى الانتقادات والمحملات ولم تكن القوة الدافعة له طوال مراحل تفكيره ، وطوال مراحل صراعه مع عصره ونقده له ، الا قوة أخلاقية دافعة شافية من كافة الامراض التي تسللت الى المجتمعات على سر العصسور والدهور •

ومن الطبيعي أن يجعل نيتشه للاخلاق أهمية قصوى ، ويرجع اليها ظواهر عديدة لا تنتمي الى مجالها الرحب ، ويوجعه أعنيف الانتقادات الى الاخلاق • ويمتبر الدوافع الانسانية ترجع بالفعل الى جدور أخلاقية • ومن هذا القبيل ، دافع المعرفة، حيث نريد أن نعرف لكي نكتسب مزيدا من القدرة على السلوك في الحياة ، ولكي تزداد سيطرتنا على الاشياء ، تلك كلها أمور تدخل في باب الفعل المعلي لا الفكر النظري • فاصل البحث عن المعرفة هو أخلاقي ، وتفكيرنا ليس الا وسيلة نتمكن بها من

زيادة قدرتنا على « السلوك » في العالم ، والسعي الى بلوغ المعقيقة ليس له من معنى الا عدم الرغبة في الخداع ، ولا في خداع ذاتي ، وهذا يتصل بمجال الأخلاق •

ولما كأن مجال الاخلاق أفسح المجالات وأشملها ، وهو ينطوي في داخله على مجالات أخرى تبدو بعيدة عنه ، وتدعي أنها فقدت صلتها به ، باعتبارها نظرية خالصة لا شأن لها بطريقة السلوك العملي كان أبلغ دليل على مدى اهتمام نيتشه بالأخلاق ، ونظرته اليها على أنها أشمل مظاهر الفاعلية الانسانية وأعمقها •

وفي الوقت الذي نلمس فيه هذا الاهتمام النتشوي بالأخلاق ، نلاحظ في كتاباته أقزع وأعنف الحملات على الاخلاق ، وقد تكون هذه العملات أشرس ما تمرضت له الاخلاق طوال تاريخ الفكر الانساني الواعي • ولا يعرص نيتشه في أبحائه الاخلاقية على أن يقف من القيم الاخلاقية موقف سائر أبناء البشر ، انما يتخذ موقف الناقد الاخلاقية الممعص الذي لا يمترف أصلا بالقيم الاخلاقية السائدة ، ويحاول تقويمها من جديد •

ونيتشه بدوره لا يعترف بالخبر ، ولا يقوم بالأفعال الشريرة ، وانما يجد له موقفا يخرج عن نطاق تلك القيم الشائعة ، وينظر اليها من الخارج فحسب و وتلك في مفهوم نيتشه هي صفة الناقد الصحيح : اذ لا يجب عليه أن يصدر حكمه من خلال أية قيمة أخلاقية سائدة ، وانما يهدف الى أن يضع هذه القيم ذاتها موضع الشك ، ويتأملها كما لو كان مشاهدا محايدا يختبرها من بداية الامر ليقرر مدى صلاحيتها .

ولنستمع اليه وهو يعبر عما يختلج في أعماقه حول القيم الاخلاقية السائدة في عصره: « فلكي يتسنى لنا أن نتأمل أخلاقنا الأوروبية من بعيد ، ونقارنها بنظم أخلاقية أخرى ، سابقة أو تالية ، علينا أن نفعل ما يفعله السائح الذي يريد أن يعرف مدى ارتفاع أبراج مدينة : فهو عندئذ يفادر المدينة • فالتفكير في الاحكام الاخلاقية المتعيزة ، ان لم يشأ أن يكون حكما متحيزا يصدر على أحكام متعيزة ، هذا التفكير يقتضي اتخاذ موقف خارج عن الاخلاق ، بمعزل عن الخير والشر (١) » •

<sup>(1)</sup> نيتشه : العلم والمرح فقرة ١٨٠ ،

واذا كانت الروح الموضوعية هي التي أملت على نيتشه اتخاذ هذا المنهج ، واذ كان يبدأ باتخاذ الشك والتساؤل سبيلا للممق في فهم طبيمة الموضوع الذى يعرض له ـ شأنه شأن كل باحث يتصف بالروح العلمية النزيهة المجردة ـ فان لنا مع ذلك أن نتساءل عن مدى امكان تعتق الموضوعية والنزاهة في مثل هذا المجال • ذلك لأن الامر ليس متعلقا بظاهرة طبيعية يمكننا أن نتأملها تأسلا محايداً ، وانما هو متعلق بقيم كامنة تتدخل في أحكامنا دون أن نملك لها دفعا - فالموضوعية في هذا المعال شرط عسر التعقق كما يقول الدكتور زكريا (١) بل يكاد يكون مستعيلا • ومعاولة خروج الانسان عن القيم الاخلاقية السائدة في عصره خروجا تاما ، هو أشبه بمحاولته الخروج عن الرمزية اللغوية السائدة ، والعودة الى أسالب الاشارة اليدوية والرسم على العجر في التعبير • فتلك القيم كامنة فينا أكثر مما نشمر ، وربسا كانت كل محاولة نبذلها للخروج عن نطاقها ، تتم من خلالها هي ذاتها ٠ على أننا لا نود أن نستطرد طويلا في هذا الاعتراض الذي يتناول مدى امكان

<sup>(1)</sup> نيتشه : التكتور فؤاد زكريا ص 4٤ -

تحقيق مثل هذا الهدف الذي وضعه نيتشه لنفسه ، وحسبنا هنا أن نشير الى صعوبة المعاولة التي قام بها ، وهي الصعوبة التي تفسر لنا ذلك الاحساس الذي يتملك من يطالع كتاباته \_ يعني الاحساس بأنه يناضل ويصارع خصما قويا عنيدا \_ وما هذا الخصم الا تأصل القيم الاخلاقية السائدة في نفسه وفي نفس كل مخلوق انساني -

ويخلص نيتشه من تعليله للاخلاق الى اعـلان الثورة على الاوضاع الاخلاقية السائدة والممل على قلب أسسها الواهية لقصورها عن المباديء الاساسية للسلوك الانساني ، وذلك من أجل ايجاد انسانية أفضل وأرقى -

### نيتشه وفلسفته الاجتماعية :

في الرقت الذي انطلقت فيه أفكار نيتشبه في أجواء أوروبا كانت الآراء الأشتراكية تعاول وضع قدمها على التربة الأوروبية ، مما حدا بنيتشه الى التصدي لتلك الآراء ونقدها وتعليلها ، فذهب الى أن الاشتراكية التي تزعم بأنها تعاول اصلاح اناس ليسوا في حاجة الى هذا الاصلاح ، وما زعمهم بأنهم

ينهدون الى اصلاح الطبقات الدنيا الا نوعا من أنواع الحقد الأرعن ، والتطلع الى ما في أيدي الغير ، والعدالة في رأي نيتشه هي أن يفيض من يملك على من لا يملك و هي الطريقة الوحيدة التي تقوم على العدالة الاجتماعية العقة ، بالاضافة الى وجوب منح حق المساواة للجميع ، أما أن يطالب الآخرون بالمساواة ، كما هو العال في الاشتراكية المعروفة ، اشتراكية الطبقات المكبوتة ، فهو في العقيقة حقد وطمع وحسد .

ويلح نيتشه على الطبقة الحاكمة لوجوب تعقيق المساواة والعدالة بين كافة الطبقات و ترك الطبقات الدنيا وشأنها حتى لا تنظر الى ما فوقها ، وتيتبه الى بؤسها اذا رفعنا مستواها و في رأي نيتشه تعقيق الاشتراكية يؤدي الى خلق انسانية خاملة و فالاشتراكيون يتوقون الى أن يكفلوا حياة هائئة لأكبر عدد ممكن من الناس ولو تعقق ذلك بالفعل في مقر دائم للحياة الهانئة ، أعنى في الدولة الفاضلة ، لقضى ذلك العيش الهانيء على التربة التي تنبت فيها العقول الكبيرة ، والافراد العظام بوجه عام \_ وأعني بهده التربة \_ الفاعلية الزائدة .

فعندما تتعقق تلك الدولة ، تكون الانسانية قد أصبعت أكثر خمولا من أن تنجب العبقرية (١) وينهي نيتشه من نقده للافكار الاشتراكية الى أن التدخل المتزايد للدولة يقضي على كل أمل في خلق أفراد ممتازين ، ويصبغ الكل بصبغة متماثلة متجانسة لا تمايز فيها ولا تنوع •

# نيتشه ومشكلة المرأة :

ينطلق نيتشه في هجومه الصاعق على المرأة من كلمته المشهورة: «أذاهب أنت الى المرأة ؟ لا تنس اذن سوطك! » ولكن ، لا بد لنا قبل أن نمرض تفاصيل الهجوم الصاعق الذي وجههه نيتشه الى المرأة ، أن نفسر كيفية علاقة هذا الفيلسوف يالنساء الواتي عرفهن في حياته ، عسى أن نلقي بصيصا من النور على أسباب تلك الحملة الشعواء على المرأة!!

مما لا شك فيه بأن علاقة نيتشه بالمرأة كانت محدودة، وذلك حين بلغ سن النضج ، ولكن في طفولته ، فقد عاش في أسرة تتكون من النساء ، أمه وأخته وجدته وعمتين فاتتهما قافلة الزواج ، فلم

<sup>(1)</sup> نيتشه : امور انسانية ۾ ( فقرة ٢٧٥ ٠

يطمئن باله ، ولم يتعلق بهذه الأسرة تعلقا كبيرا •

ولما عرف نيتشه الأنسة « لو سالومي » ظن أنه قد عرف أذكى وأنبل نساء الارض « ان لها نظرة ثاقبة كنظرة النسر ، ولها شجاعة الأسد » ولما عرض عليها الزواج بعد حب جارف يبدو أنه كان من جانب واحد ، ولكنها رفضت هذا العرض فظن نيتشه أنها خدعته مع صديقه « باول ري » الذي تزوجته فيما بعد • فكانت تلك صدمة قاسية له ، تزوجته فيما بعد • فكانت تلك صدمة قاسية له ، هدت عزيمته ، وكادت تقوده الى الانتجار بعد أن تناول كمية كبيرة من أقراص منومة كان قد اعتاد على تناولها •

وبالاضافة الى هذه العلاقة النسائية توجد هناك علاقة أخرى أبعد أثرا في حياة نيتشه ، وهي علاقته بكوزيما فاجنر ، حيث نلاحظ أن هذه المرأة قد احتلت مكانا ساميا في قلب نيتشه لما كانت تتمتع به من ذكاء خارق ، وسعة اطلاع ، وجرأة نادرة دفعتها لتتحدى كافة التقاليد ، فأحبها نيتشه بصمت وعمق ، ولم يعلن عن حبه الى أن جاء اليوم الذي فقد فيه نيتشه كافة مقوماته الذهنية فكان أول عمل قام به أن باح بسر حبه اللاعج الدفين لكوزيدا

فاجنر بطريقته الخاصة ، مما يؤكد لنا مدى الدور الكبير الذي كان يلمبه هذا العب في ذهنه وفي تفكيره طوال حياته الواعية •

وفي اعتقادنا أن هذا الفشل في علاقات نيتشه النسائية ، كان من الاسباب المباشرة في حملت الشعواء على المرأة ، باعتبارها مخلوق ناقص ، وفيها من العيوب المستورة ما يحتم علينا ألا نوليها أي ثقة ، كون المرأة حسب مفهوم نيتشه تهتم بالأشخاص لا بالأشياء ، وهي اذا اهتمت بالاشياء فانما تماملها كما لو كانت أشخاصا ، وتنظر اليها نظرة شخصية متحيزة ، فمن الخطر أن نعهد اليها بالأمور الهامة ، كالسياسة مثلا ، اذ أنها عندئ لا يمكنها أن تتصرف تصرفا نزيها ، محايدا ،

ويقف نيتشه تجاه حركة تحرير المرأة بكل طاقاته الفكرية ، فيرى أن طبيعة المرأة عقبة كاداء في وجه هذه الحركة الخاصة بها ، كونها بطبيعتها المسالمة تحترم السلطة السائدة ، والافكار التي يقرها المجتمع ، وليس بمقدورها أن تتحدى هذه السلطة أو تخالف هذه الافكار ، ومن هنا كان تعلقها بالرجل يحول دون مضيه في طريق تحرره

من نفسه ، فضلا عن تحررها بالذات و يؤكد نيتشه أن الروح الحرة لا تميش أبدا مع المرأة (١) وانما تحلق وحدها ، وتسير وفق سلوكها الذاتي وأقصى ما يمكن أن تصل اليه المرأة من مكانة ، هي مكانة الاشياء المملوكة فحسب و وأما الرجل الذي يتصف برأي نيتشه بالممق في روحه كما في رغباته ووحه كما في المرأة الا على الطريقة الشرقية دائما واعني أنه لا بد أن ينظر الى المرأة على أنها شيء يمتلك ، وعلى أنها متاز محجب ، وعلى أنها شيء كتب عليه مقدما أن يستعمل في الخدمة المنزلية ، وأن يحقق ذاته فيها (٢) و

ومن الواضح أن العامل الشخصي قد بلور آراء بيتشه هذه ، فتقديره الكبير لشخصيات نسائية في حياته مثل لو سالومي وكوزيما فاجنر ، يؤكد أن رأيه الحقيقي الباطني الذي يصطخب في أعماق ذاته في المرأة لم يكن دائما على هذا النحو من الشدة والعنف ، وانما نهج هذا النهج فيما بعد ، عندم

<sup>(</sup>١) لينشه : أمور المبالية ۾ 1 فقرة ٤٦٦ - .

<sup>(</sup>٢) نيتشه : بمعزل عن الغير والضر غقرة ٢٢٨ ٠

أخفقت علاقاته بهؤلاء النساء ، فهو الذي يقول : د أن الزيجات التي تتم عن طريق الحب تتولد عن الخطأ أبا وعن العاجة أما (١) » •

ويبدو من الجلى أن العامل الذاتي قد أكسب نبتشه طنيان معلوماته الثقافية على روابطه الواقعية بالعالم المحيط به ، فهو يرجع بذهنه الى العصر اليوناني ، ويجد مثلبه الأعلى في فكرة اليونانيين حول المرآة ، ويبرر الشذوذ الذي عرف عن اليونانيين تبريرا يجعل منه ظاهرة سليمية لقية ، فيرى أن ميل الرجال إلى التغزل في الشيان في العصر اليوناني انما كان بفضل طفيسان روح الرجولة على اليونانيين ، ويؤكد أن مهمة المرأة في المصر اليوناني كانت تقتصر على انجاب أبنام ذوي أجسام قوية كآبائهم ، مما أدى ألى حفظ شياب العضارة اليونانية وحضارة الرجولة كما يعتقد أطول مدة ممكنة ، لأن المزج بين طبائع العصور يؤدى به الى أن يقصر مهمة المرأة على انجاب أبنام أقوياء فعسب ، متجاهلا تماما كل التطورات التي مرت بها الانسائية بين العصرين •

<sup>(</sup>۱) نیتشه : امور انسانیة به ۱ مس ۲۸۹ ،

ومما لا شك فيه أن نيتشه يمزج بين المعنات الطبيعية ، والصفات الاجتماعية ، وهو لم يحاول أن يفكر بمعق في علة هنذا النقص البذي رأه في المرأة ، واعتقد أنه صفة طبيعية فيها ، ولم يلاحظ أن هذا النقص ربما يكون نتيجة عوامل اجتماعية محددة ، لا عن ذلك الاصل غير المنطقي ، أي التركيب الطبيعي .

ولا نستغرب أبدا هجوم نيتشه على المسرأة بغراوة وعنف بدون أن يلتفت الى العوامل الاجتماعية ، التي فرضت على المرأة أن تكسون منزوية في منزلها ، تخضع لانفعالات الرجل التي دامت قرون عديدة ، ومن الطبيعي أن يؤدي تراكم الضغط عليها عبر الاجيال الى أن يبعث فيها روح المعافظة والانزواء ، والغوض من كل انطلاق من فيود وقوانين السلطة السائدة في المجتمع م

# نيتشه والقومية :

صورت الدعاية النازية نيتشه بأنه فيلسوف متعصب لقوميته يبشر بالثورة والحرب لحسم أي نزاع يقع بين وطنه وغيره من البلاد • ولضمان سيادة هذا الوطن وتأكيد تفوق العرق الذي ينتمي الله على سائر الاعراق البشرية ·

وقد يتساءل المرء هل هذه الدعاية تمت بأي صلة الى ما كان يراه ويعتقده نيتشه ؟ ولكن يبدو أن الصورة التي رسمتها تلك الدعاية لافكار نيتشه كانت صورة متناقضة لا تتفق مع الواقع بشيء ، لأن نيتشه كما هو معلوم لم يؤيد قوميته ،ويتعصب على العرق السامي مطلقا ، كما يفهمه فلاسفة النازية ، ولم يدع الى الحرب ، لنفس الاغراض وعلى نفس الأسس التي قام عليها التفكير الفلسفي النازي في تلك الفترة العالكة من تاريخه .

ويناقش الدكتور زكريا هذه الناحية الهامة من تفكير نيتشه فيقول: « أما عن معنى (١) الوطنية عند نيتشه ، فلا شك في أنه لم يكن ألمانيا متمصبا بالمعنى الذي عرف عن فلاسفة الامبراطورية في عهد بسمارك ، وفي الحربين الاخيرتين • فلم يكن نيتشه من أولئك الألمان الذين يزجون مدائحهم الى المنصر الالماني ، ويتغنون بامتياز شعبهم وعلوه

<sup>(</sup>١) نيتشه : للبكتور فؤاد زكريا ص ١٣٦ ٠

على سائر شعوب الارض ، بل انه كان في كثير من الأحيان يعيب على العنصر الالماني غموضه وصوفيته وافتقاره الى الوضوح والدقة ، ويمجد الثقافة الفرنسية ، ويتأثر كثيرا بمفكريها ، ويفضلهم عن مواطنيه من الالمان .

ولقد كان مثله الأعلى هو أن يتجاوز حدود القومية الضيقة ، وكان يفخر بذلك حتى أواخر أيام تفكيره الواعى ، فيقول : « ان الاصل الذي أنحدر منه يمكنني من أن أمتد بنظرتي (١) الى ما وراء كل أفق محلى فعسب ، ووطنى فعسب • فليس من العسير على أن أكون أوروبيا طيبا » • بل انه كان يحمل على التعميب الوطني بوجه عام ، ويراه عقبة في طريق الاختلاط بين الأمم الأوروبية ، ثم ينتقده قائلا : « ليست مصلحة الكثرة \_ أي الشعوب \_ هي التي تملي تلك الروح القومية ، كما يقال في كثير من الاحيان ، وانما قبل كل شيء مصالح الأسر العاكمة المعددة ، وكذلك مصالح طبقات تجارية واجتماعية معينة (٢) » • وهكذا يرى في التعصب الوطني المتطرف خدعة

<sup>(1)</sup> نيتشه : هوذا الرجل ، القسم الاول ف٣٠

<sup>(</sup>۲) نیتشه : امور انسانیة : جـ ۱ فقرة ۷۵ ۰

تضر بمصالح الشعوب ، ويدعو الى نوع من الروح المالية ، ويبدو أن سيطرة الروح اليونانية على تفكيره لم تترك له مجالا لتمجيد الالمان ، أذ كان يحلم دائما ببعث حضارة أغريقية ديونيزية تغمر المالم بأسره ، وتتعدى حدود الوطنية الضيقة .

وأما عن تعصبه للعنصر الآري ، فهذا ما لم يقم عليه أى دليل • بل أن زواج شقيقته من أحد هؤلاء المتعصبين وهو برنارد فورستر ، كان صدمة أليمة له ، وظلت علاقته به غير ودية الى النهاية • والحق أن آراء نيتشه الحقيقية لا يمكن أن تعد مناصرة للمنصرية الآرية على الاطلاق ، بل انه ليصرح بأن الأمة الالمانية بلفت حدا عظيما من الاختلاط في أصلها : فالعنصر الالماني ليس نقيا على الاطلاق ، وانما تداخلت فيه عناصر عديدة ، وذلك أمر ينتمى الى الطبيعة الحقة للالمان (١) • واذا كان نيتشه قد حمل على اليهود كثيرا في كتاباته ، فلم يكن ذلك لأنهم من الجنس السامى ، ذي الصفات المضادة للجنس الآري الذي ينتمى اليه الألمان ، وانما كان ذلك لاسباب مختلفة عن ذلك كل

<sup>(</sup>١) نيتشه : بمعزل عن الفير والشر ف ٢٤٤ ٠

الاختلاف • فعملة نيتشه على البهود راجعة إلى أسباب تاريخية قديمة ، ولا صلحة لها باليهود المعاصرين له على الاطلاق: فاليهودية هي أصل المسيحية ، بل انه كثيرا ما يدمج المقيدتين في تيار واحد ، ويراهمها مسئولتين عين روح الضعيف والتخاذل التي هي عنده من صفات المتدينين بوجه عام • فحملة نبتشه على اليهودية انما هي امتداد لحملته على المسيحية ، وعلى أصل من الاصول الرئيسية للمسيحية فحسب ، ومعنى ذلك أنها حملة خلت تماما من كل اشارة الى التعصب العنصرى ، ما دامت تسرى أيضا على المسيحية بأسرهم ، ومنهم الالمان بوجه عام • أما اذا كان الامر متعلقا باليهود المعاصرين ، فإن نيتشه يعبر في كثير من الاحيان عن عطفه عليهم ، ويدافع عن قضيتهم ، ويشيد بفضلهم على أوروبا (١) » •

### الدين عند نيتشه:

من المؤكد أن نيتشه لا يدين باي عقيدة مسن المقائد المعروفة ، ولا قال بأي دين من الاديان

 <sup>﴿ (1)</sup> نیتشه : امور انسانیة جـ (1 قـ ٤٧٥ -)

الموجودة في عالمنا بل على العكس من ذلك نراه يوجه الى الاديان أعنف النقد وخاصة على فكرة وجود الأديان • وفي رأيه أن الروح الدينية تفتقر الى كل فهم للقوانين الطبيعية ، وما الاديان بنظره الا امتداد للتفسير البدائي ، الذي كان يفهم كل شيء من خلال السحر والخرافة • فلا شيء في نظر هذه الروح يحدث « طبيعيا » وانما تتعكم ارادة واعية في كل العوادث ، وتصبغها بصبغة الغير أو الشر ، وكلما عجزت عن فهم ظاهرة ما ، أرجعتها الى فعل هذه الارادة الواعية • وكما كانت العقلية البدائية تملأ الكون بالقوى الخفية التي تتسبب في خلـق الحوادث بطريقة ارادية ، فكذلك تفسر المقليسة الدينية حوادث الكون تفسرا مماثلا ، سواء تعددت في نظرها تلك القوى الخفيــة أم توحدت • واذا حدث ما يناقض فعل القوى الغيرة التي تتعكم في الكون ، نسب ذلك الى قوة أخرى ، هي «الشيطان» وأغفل كل تعليل طبيمي للشر ٠

ويرى نيتشه أن قطرة من الدم تزيد أو تنقص في المغ قد تسبب لعياتنا من الشقاء والالم ما يجملنا نقاسي منها أكثر مما قاسى بروميثيوس من عقابه على أن أخطر ما في الامر هو ألا ندرك أن تلك القطرة هي السبب ، بل نعزو ذلك الى الشيطان ، أو الخطيئة -

ومن هنا يتبين لنا أن نيتشه ينظر الى أن العقلية الدينية نقيض العقلية العلمية • باعتبار الأولى تفسر الاشياء من خلال قوى وارادات واعية ، والثانية تفسرها على أنها مستمدة من منطق العوادث ذاتها ، لا من تشبيه حوادث الطبيعة بما يجري داخل الذات الانسانية الواعية •

والى جانب كل هذا يعلل نيتشه هذه الامور تعليلا نفسيا ، فيذهب الى أن المتدين (١) يؤمن بالوحي ، أي أن الافكار تهبط اليه من مصدر يعلو عليه ، بحيث لا يكون ذهنه هو الا أداة تتلقى الافكار سلبيا فحسب ، وهذه هي المشكلة النفسية الكبرى في الدين : فكيف يتسنى للمرء أن ينظر الى آراته هو عن الاشياء ، على أنها وحي ؟ تلك هي مشكلة أصل الأديان وفي كل حالة سادت فيها عقيدة ما ، كان يوجد رجل يؤمن بالوحي ، بعيث عقيدة ما ، كون فرضا شاملا عن العالم ، لم يتمكن

<sup>(</sup>۱) نبتشه : الفجر ف ۲۲ ۰

أن يتصور أن يكون كل هذا النظام والجمال الكوني من صنع ذهنه هو ، فينسبه الى الوحي ، ولا شك أن المرء ، يضفى مزيدا من القنوة اذا عزاه الى الوحى ، ويجعله بعيدا عن النقد والشك ، أعنى يجعله مقدسا غبر قابل للنقد والشك باعتباره معصوما • حقا أن مكانة المرء ستهيط عندئد، فيصبح مجرد أداة ، ولكن رأيه سينتصر في نهاية الأمر ، حين يصبح فكرة الهية • ففي الدين يحط المرء من قدر ذاته عامدا ، حتى يضمن لرأيه الانتصار • ومن هنا يستنتج نيتشه أن الدين قد حط من قدر تصور الانسان ، فنتيجته النهائية هي أن كل ما هو خير ، وعظيم ، وحقيقي ، هو فوق الانسان ، وما وهب له الا تفضيلا (١) •

ومن الطبيعي جدا أن يشن نيتشه على الافكار الدينية حملات نقدية مرة ما دامت الروح الدينية في اعتقاده ظاهرة منعرفة ، وما دام يدعو الى استبدال نظرة طبيعية بالنظرة الدينية غير العلمية ويجد نيتشه من المفروض فيه أن يحاول اعادة الثامة الكاملة الى الانسان بذاته ، ويرجع

۱۳۲ نینشه : ارادة القوة ف ۱۳۳ ٠

اليه حقه الذي سلبه منه الوحي والدين بمجمله لذلك نراه يعمل على فكرة الألوهية ، كونها بنظره عقبة كأداء تحول دون تأكيد الانسان لذاته ، طالما يؤمنون بوجود قوة الهية فوق طاقة البشر ومستواهم المقلاني والفكري ، فلا بعد اذن معن أن يبشر بضرورة رفع الستار عن ماهية هذه القوة الخيالية التي أملاها الدين والوحي ، ليصار من بعدها الى رفع شأن الانسان وقدره ، باعتباره أرفع الموجودات قدرا .

ويلاحظ أن نيتشه عندما يعلن حربه الشعواء السافرة على فكرة الألوهية لا يترك مجالا للشك في أنه قد ترك تماما هذه الفكرة ، ولم يرجع اليها في ذهنه أي دور تقوم به و وربما أخذ نقده طابع من السغرية في كثير من الاحيان ، حيث نراه يقول مثلا : أن وجود الله ذاته كان يغدو مستحيلا لو لم يكن يوجد أناس حكماء - هذا ما قاله لوثر ، وله الحق فيما قال ، ولكن - أن وجود الله كان يغدو أكثر استحالة لو لم يكن يوجد أناس بلهاء - هذا ما لم يقله صاحبنا لوثر ! (١) » •

<sup>(</sup>۱) العلم والمرح ف ۱۲۹ ۰

وقد ينهج نيتشه في نقده نهجا آخر يؤلف بمجمله الحقد الثوري الأرعن ، فيتساءل قائلا : أيكون الها خيرا ذلك الذي يعلم كل شيء ، ويقدر على كل شيء ، ولا يعبأ مع ذلك بأن تكون مقاصده مفهومة لمخلوقاته ٠٠٠ ألا يكون الها شريرا ذلك الذي يملك الحقيقة ، ويرى ذلك المذاب الأليم الذي تعانيه البشرية من الوصول اليها ؟ (١) ٠

وهذه الانواع من نقد نيتشه لم تكن حاسمة بنظره فيرى أنه كان المرء يسمى الى أن يبرهن على أن ليس ثمة اله واليوم يبين المرء كيف أمكن أن ينشأ الاعتقاد بوجود اله ، والى أي شيء ترتب أهمية هذا الاعتقاد وقوة تأثيره ، وفي هذه الحالة يكون البرهان الآخر على أنه ليس ثمة اله يكون من قبل يفند البراهين القديمة على وجود الله ، من قبل يفند البراهين القديمة على وجود الله ، كان يظل هناك شك دائم في احتمال كشف براهين أفضل من تلك التي فندت ، واذا تمكن الفيلسوف أن يثبت أن هذه الفكرة قد نشأت أي أن لها أصلا تاريخيا أو نفسيا معينا ، وأنها قد ظهرت لكي تفي

<sup>(</sup>۱) نيتشم : القمر في ۹۱ ،

بمقتضيات انسانية خاصة في ظروف معينة ، فعندئد يكون في نفس الوقت قد قضى على ما تنطوي عليه الفكرة من ثبات وأزلية ، وفي هذا قضاء على الفكرة ذاتها •

ولكي يثبت نيتشه أن الاحوال النفسية المنحرقة تؤدي الى ظهور الروح الدينية والآلهة ، يرى أن الفكرة قد نشأت من الوجهة التاريخية من تصور الله في مختلف الاديان ، مع وجود اختلاف أساسي بين هذه التصورات ، مما يبشر بالقضاء عليها جميعا • وتصور المسيحية واليهودية مرتبط برغبة الانسان في معاقبة نفسه ، ومرتبط بشعبوره بإلدنب • وهذه الرغبة والشعور هي التي تتجسم في فكرة الله ذاتها ، فتصوره على نحو مضاد للانسان تماما ، وتنسب اليه من الاوامر ما يقف في وجه الطبيعة البشرية ويعوق سيرها التلقائي •

ويلاحظ نيتشه من جانبه أن الارتباط بين الامرين ، أي بين تصور الألوهية وبين الحملة على الطبيعة البشرية ، ليس ضروريا • فهناك شعوب تصورت الهتها على نعو مغالف تماما لفكرة الشعور بالذنب هذه • فعند اليونان مثلا يؤله الانسان ما هو انساني ــوربما ما هو حيواني ــفيه ، وتختفي تماما فكرة الخطيئة والدنب ، ولا يدأب على لوم نفسه والعط مـن قدرهـا ، كمـا هو العـال في المسيعية (١) .

ومن المؤكد أن نظرة نيتشه الى المسيحية كانت تتأثر بعاملين رئيسيسين : أولهما نقده للروح الدينية بوجه عام ، وهو النقد الذي امتــد ضرورة الى المسيحية بوصفها المبورة الرئيسية لتلك الروح الدينية في المجتمع المحيط به • وأما العامل الثاني ، فهو تعلقه بكل ما هو يوناني ، حتى يكاد المرء يحس في كتاباته تمجيدا للعقائد اليونانية ذاتها ، لأنه يرى الحياة اليونانية أسمى بكثر من العياة المسيحية - ذلك لأن العقائد اليونانية لم تكن تقف في وجه نمو القوى الطبيعية للانسان ، بينما كانت العقائد المسيحية واليهودية عقبة كبرى تحول دون نمو هذه القوى • لاعتمادها على المشاعس أكثر مما تعتمد على العقل ، أي أنها كانت رد فعل على النزعات الفلسفية العقلية السابقة عليها ، والتي سادت العصر اليوناني • فالفضائل المسيحية

<sup>(</sup>١) نيتهه : أمل نشأة الافلاق القسم الاثنى ف ٢٢ ٠

ليست انتصارا للعقل على المشاعر • كما قسال الفلاسفة الاغريق ، بل انها كلها تنبع من مشاعر أو انفعالات معينة ، مثل حب الله ، وخشية الله ، والايمان بالله ، والامل في الله (١) •

ويحمل نيتشه على فكرة الخطيئة في المسيحية : فالانسان والطبيعة برأيه أبرياء ، والخطيئة وهم ناتج عن انحراف نفسي ، ورغبة شاذة في معاقبة الذات وتأنيبها ، والحس هو المجال الطبيعي لممارسة القوى الانسانية ، وليس فيه ما يحط من قدر الانسان في شيء .

وليست حملات نيتشه الكثيرة على المسيع باعتباره حسب مفهومه لم يسر في الطريق الذي التخذه لنفسه الا لأنه قد أساء فهم دوافعه النفسية، وذلك ما أدى به الى الشعور بالعاجة الى الخلاص، ولو أحسن فهم تلك الدوافع، وتخلص من أخطائه الذهنية والنفسية ، لما كان مسيعا على الاطلاق، سوى انفعالات نفسية أملتها ظروف ذهنية معينة، كوننا نلاحظ أنه في بعض الاحيان يخفف من حدة

<sup>(</sup>۱) نيتشه : الفجر ف ۵۸ ۰

لهجته ، وينبري مدافعا عن المسيحية التي جاء بها المسيح ، مؤكدا أن الدظام الذي سارت عليه الكنيسة فيما بعد ، بما فيه من قساوسة ، ولاهوت وطقوس، هو ما كان يحاربه يسوع بوجه خاص (١) ، وهو الذي صبغ المسيحية بالصبغة الحالية التي كانت هدفا لحملاته ، وينسب كل هذه التنيرات الى القديس بولس •

ويرى نيتشه ان الانسان العديث ، لم يعد يتحمل مثل هذه التعاليم ، لوجود افكارا لا يكاد المقل يتصورها اذا معصها بشيء من الموضوعية فيقول : « عندما نستمع في صباح الاحد الى دقات النواقيس القديمة ، نتساءل : أهذا ممكن ! ان ذلك كله من أجل يهودي صلب منذ ألغي عام ، كان يقول انه ابن الله ، وهو زعم يفتقر الى البرهان فلا جدال أن المقيدة المسيعية هي بالنسبة الى عصرنا أشر قديم نابع من الماضي السعيق • وربما كان ايماننا بهذا الزعم ، في الوقت الذي نحرص فيه على تقديم البراهين الدقيقة لكل رأي آخر ، هو أقدم ما في هذا التراث • فلنتصور الها ينجب

<sup>(</sup>۱) نيتشه : ارادة القوة ف ۱۹۲ •

اطفالا من زوجة فانية ٠٠ وخطايا ترجع الى اله ، ويحاسب عليها نفس الاله ، وخوفا من عالم آخر يكون الموت هو المدخل اليه ٠٠٠ لكم يبدو لنا كل ذلك مخيفا ، وكانه شبح قد بعث من الماضمي السعيق ٠ أيصدق أحد أن شيئا كهذا لا يسزال يصدق ؟ (١) ٠

ويبدو أن العقائد في كل صورها المعروفة لم تكن تنسجم مع تفكير نيتشه العقلاني ، ولكنه رغم هذا لم يقف منها موقف الانكار السلبي ، ولكنه جسد في أواخر تفكيره الفلسفي ، عقيدته الذاتية المتعلقة بالعود الابدي التي يرى أنها تشمل كافة المنطلقات التي افتقرت اليها العقائد الشائعة ، وتقول بعبادة الارض ، والانسان في هذا العالم وترتكز بشكلها العرفاني على التصور اليوناني للعالم ، وتعود في كثير من شروحاتها الى تعاليم فلاسفة اليونان •

## نيتشه والعود الأبدي :

من الأسس العلمية التي تعتمد عليها فكرة

<sup>(1)</sup> نيتشه : امور المالية جا ف ١١٢ -

العود الابدي عند نيتشه ، القول بأن مدى القدوة الكونية متناه ومحدود وهذا يعني أن عدد مواقع هذه القوة وتغيراتها وتركيباتها محدود بدوره ، وان يكن هائلا ففكرة استمرار التحول الى ما لا نهاية تنطوي في ذاتها على تناقض ، كونها تفترض وجود قوة تتزايد الى ما لا نهاية ولكن أين لها هذا التزايد ؟ ومن أين تتغذى بهذا القدر الهائل ؟ ان تصور العالم على أنه قوة محدودة هو الذي يميز الروح العلمية من الروح الدينية من وجهة نظر نيتسه و

ومما يلفت النظر في نظرية نيتشه حول المود الابدي ، أنه أكسب التعول صفة الوجود ، بحيث لم يعد يقول بتعول دائم يسري دون أن تكون له أبة هوية مع ذاته ، بل أصبح التغير يرجع الى ذاته على الدوام \* فهو تعول خالد تصطبغ كل مراحله بصبغة الابدية \*

ويقول نيتشه في أصل المعرفة (١) : « لم يتولد عن المقل خيلال الازمان الهائلية الماضية سيوى

<sup>(1)</sup> نيتشه : العلم والمرح ف ١١٠ -

الاخطاء، ومن هذه الاخطاء ما ثبت نفعه وقدرته على حفظ النوع ، بحيث استطاع من اهتدى اليه أو تلقاه بالمياث ، أن يحرز في نضاله من أجل ذاته ومن أجل ذريته مزيدا من النجاح ـ ومن قبيل هذه المعتقدات الباطلة ، التي ظلت تترارث حتى كادت في نهاية الامر أن تعد كامنة في ماهية النوع الانساني الاعتقاد بأن ثمة أشياء ثابتة وبأن ثمة أشياء متماثلة ، وبأن ثمة أشياء ، وجواهـ ، وبأن الشيء يكون على النحو الـ تي يتبدى عليه ، وبأن لنا ارادة حرة ، وبأن ما هو خير بالنسبة الى هو خير في ذاته ولذاته -

ولم يظهر من ينكر مثل هذه المعتقدات أو يشك فيها الآ في وقت متأخر جدا .. أعني أن الحقيقة لم تظهر الا متأخرة جدا ، فأذا بها أضعف صور المعرفة وأقلها أثرا • وعندئذ ، ظهر للمرم أنه لا يستطيع أن يحياها ، أذ أن الكائن المضوي ، كالادراك الحسي وسائر أنواع الادراك بوجه عام انما مورست من خلال هذه الاخطاء الاساسية القديمة التي سرت فيها • بل أن هذه المباديم قد غدت هي اتها المايير التي يقاس بها ما هو « حقيقي » وما

هو « غير حقيقي » في المعرفة ... حتى تغلغلت في أعمق مجالات المنطق الخالص • •

وعلى ذلك فقوة المعرفة لا تكون في مدى حقيقتها، بل في قدمها ، ومدى تغلغلها فينا ، وطبيعتها بوصفها شرطا من شروط الحياة • وحيثما بدت الحياة والمعرفة في تعارض ، لم ينشب أي صراع جدي : فهنا يعد الانكار والشك ضربا من الجنون •

أما أولئك المفكرون الذين شدوا عن هذه القاعدة ، كالايليين ، الذين أكدوا رغم ذلك ما في الاخطاء الطبيعية من تقابل ، وتمسكوا به ، فقد اعتقدوا أن من المكن أيضا أن نعيا هذا التقابل : ومن هنا ابتدعوا شخصية الحكيم ، بوصفه ذلك الذي يتصف بالثبات واللاشخصية ، وشمول الأفق، ويكون واحدا وكلا من الأن نفسه ، وتتوافر لديه قدرة خاصة على هذه المعرفة المكوسة ، وهكذا يمتقدون أن معرفتهم هي في الوقت نفسه و مبدأ الحياة » .

على أنه كان يتمين مليهم ، لكي يتسنى لهم أن يؤكدوا كل ذلك ، أن « يخدموا » أنفسهم في موقفهم الغاص \_ أعني أنه كان يتعين عليهم أن ينسبوا الى أنفسهم اللاشخصية والثبات الذي لا يعرف تعولا ، وأن يسيئوا فهم ماهية المعرفة ، وينكروا أهمية المنرائز في المعرفة ، وبالاجمال ، أن يتصوروا المقل على أنه فاعلية كاملة الحرية ، نابعة من ذاتها فحسب • ونسوا أنهم ما وصلوا الى مبادئهم هذه الا بمناقضة ما هو شائع ، أو بدافع الرغبة في السكينة ، أو الاستحواذ أو السيطرة •

على أن التطور الاعمق الذي سارت فيه نزعات الشك الامينة قد جعل وجود مثل هؤلاء الناس محالا في نهاية الامر ، فقد تبين أن حياتهم وأحكامهم تمتمد بدورها على الغرائز المتأصلة والاخطاء الأساسية القديمة التي تكمن في كل كائن مدرك •

ولقد كانت مثل هذه النزعة الاعمق ، التي تتصف بالأمانة والشك ، تظهر حيثما يبدو مبدآن متمارضان قابلين للانطباق على الحياة ، ما دام كل منهما يتفق والاخطاء الاساسية ، أعني أنها كانت تظهر حيثما أمكن أن يثار الجدال حول مدى نفع هذه المباديء للحياة ، ولكنها على الاقل ليست ضارة بها ، أعني أنها كانت من انتاج ميل غريزي الى

اللهو العقلي ، وفيها من البراءة والطرافة ما في سائر مظاهر اللهو .

وبالتدريج امتلأ الذهن الانساني بمثل هذه الاحكام والمعتقدات، وثار في هذا الخليط قوران، وصراع، ونزوع الى القوة، ولم يكن النفع واللذة هما وحدهما اللذان تدخلا في هذا المراع من أجل الحقائق، بل تدخلت فيه كل أنواع الغرائيز، وأصبح المراع المعلي انشغالا وحماسة، ورسالة، وواجبا، وكرامة، وانتهى الامر بالمرفة وبالسعي وراء الحقيقة الى أن يصبح حاجة ضمسن سائسر العاجات.

ومنذ ذلك الحين لم يعد الايمان والاقتناع وحدهما قوة ، بل غدا البحث ، والانكار ، والريبة، والتناقض ، قوة بدورها ، وانتظمت المعرفة كل الغرائز الشريرة ، واستغلتها في خدمتها ،واكتسبت هذه مكانة النزعات المشروعة ، المبجلة ، المفيدة ، وأصبح لها أخيرا مظهر الغير وبراءته •

وهكذا أصبحت المعرفة قطعة من العياة ذاتها ، ولما كانت هي ذاتها حياة ، فقد غدت قوة دائمـــة النمو ، حتى انتهى الامر الى تصادم الممارف وتلك الاخطاء الاساسية القديمة ، ما دامت كل منهما حياة ، وكل منهما تتمشل في الانسان عينه •

فالمفكر هو الآن ذلك الكائن الذي يتصارع فيه لأول مرة ذلك الميل الى الحقيقة مع تلك الاخطاء التي تحفظ الحياة ، بعد أن تبين أن الميل الى الحقيقة هو ذاته ميل حافظ للحياة ، والحق أن كل أمر آخر ليغدو ، بالقياس الى أهمية هذا الصراع ، غير ذي بال ، فهنا يثار السؤال الاخير عن شرط الحياة ، وهنا تبذل المحاولة الأولى للاجابة عن هذا السؤال عن طريق التجربة ، فالى أي حد تحتمل الحقيقة أن تتمثل ؟ ذلك هو السؤال، دتلك هي التجربة » ،

ولما كان نيتشه قد وضع لفكرة العود الابدي فواجد علمية ترتكز عليها تلك الفكرة ، لا بد لنا من القول بأن تلك القواعد كانت عبارة عن منطلقات عقلانية هادفة الى اظهار نتائج المذهب الآلي باعتبار العالم آلة عمياء ، من شانها أن تمر بنفس الحالات مرات لا متناهية • ولا بد لهذه الآلة من أن تؤدى

وظیفتها بشکل دوري منتظم ، بحیث یعود دائما الی نفس الحالات التي مر بها دون أي تنبر •

ويرى نيتشه أن القول بأن مدى القوة الكونية متناه ومحدود ، من المنطلقات الاساسية والقواعد الملمية الرئيسية لفكرة المود الابدي • وهذا يعنى أن عدد مواقع هذه القوة وتغيراتها وتركيباتها محدود بدوره ، وان یکن هائلا • ففکرة استمرار التعول الى ما لا نهاية تنطوي في ذاتها على تناقض، اذ تفترض وجود قوة تتزايد الى ما لا نهاية • ولكن من أين لها هذا التزايد ؟ ومن أين تتغذى بهــذا القدر الهائل؟ ان تصور المالم على أنه قوة محدودة هو الذي يميز الروح العلمية من الروح الدينية • فنحن نعتقد اليوم أن القوة هي هي دائما ، وأنها لا ينبغي أن تكون لا متناهية بالضرورة • هي حقا فعالة فعلا أبديا ، ولكن طاقتها محدودة ، فلا تستطيع أن تستمر في خلق حالات جديدة الى ما لا نهاية له •

ولو فرضنا أن الشرط العلمي الاول لتحقق المود الابدي هو أن تكون القوى الكونية متناهية ، فالشرط الثاني هو أن يكون الزمان لا متناهيا ،

أي أن تظل هذه القوة تمارس قعلها بلا انقطاع و فاذا تواقرت اللانهائية للزمان ، فلا بد أن تستنفذ الامكانيات التي تتاح لهذه القوة المحدودة ، وبهذا تأتي حالة تماثل تماما حالة آخرى تكررت من قبل ، وعندئذ تتلو عنها كل الحوادث كما وقعت من قبل تماما ، ويكون الكون قد أتم دورة من دورات ، وتظل هذه الدورات تتكرر الى الابد خلال الزمان اللامتناهي ، كل منها مماثلة للاخرى في كل صغيرة وكبيرة .

ومن المؤكد أن لفكرة العود الابدي ، من جهة المدهب الآلي مزايا عديدة : فهي تفوق في بساطتها كل نظام يصور العالم على أنه يسير في خط واحد نحو غاية معلومة ، أي أن له بداية ونهاية • وفيها قدر كبير من الاستقرار والثبات : فهي تضمن سيادة القانون العلمي ، ولا تجعله عرضة للتحول والتغير ؛ كما أنها لا تهيب بأي مبدأ يخرج عمن الطبيعة ذاتها ، ويدفسع العالم الى البداية أو النهاية - فعبدأ الاقتصاد في الفكر هو الذي يجعل المذهب الآلي يفضل فكرة العود الابدي على كل فكرة تصور العالم الطبيعي تصويرا غائيا •

ويلاحظ أن نيتشه كان يبشر بافكاره العلمية

والفلسفية والاخلاقية التي أوجدها بشأن المسود الابدي ، وكان بكتب الرسائل الى دعاة انكار الذات يشرح فيها أفكاره العلمية هذه ، ولنستمع اليه ماذا يتول في احدى هذه الرسائل (١) •

و لا تمد فضائل الشخص خيرا نظرا لما تمود به من نتائج على صاحبها ذاته ، بل بالنسبة الى سا ننتظر من نتائجها علمنا وعلى المجتمع • والعق أن الانسان في امتداحه الفضائل ، كان دائما أبعد ما يكون عن انكار الذات ، وعن الغرية ، ولو لم يكن الأمر كذلك ، لأدرك أن الفضائل كالنشاط ، والطاعة ، والعفة ، والتقوى ، والعدالة ، هي في أغلب الاحيان ضارة بأصحابها ، اذ هي تسيطس عليهم بشيء غير قليل من العنف والشدة ، ولا يستطيع العقل أن يحقق التوازن بينها وبين سائر الميول • فعين تكون لديك فضيلة ما ، فضيلة حقة ، كاملة لا مجرد نزع سطحى الى الفضيلة ، تكون أنت ضحيتها ، ومع ذلك يمتدح الجار فضيلتك لهذا السبب عينه ! أن المرء ليمتدح النشاط ، رغم أنه يضر بقوة ابمسار عيني الشخص النشيط ، أو

<sup>(</sup>۱) نیتشه : العلم المرح ف ۲۱ ۰

بأصالة روحه وصفائه ، وإن المرم ليمجد الشاب الذي استهلك نفسه في العمل ، ويتحسر عليه ، اذ يحكم على الامر قائلا : ان خسارة خير الافراد من أجل المجتمع بأكمله انما هي تضحية طفيفة ! والمؤلم في الامر أنها تضعية ضرورية ! ولكن الاكثر من ذلك ايلاما أن يفكر الفرد على نحو مخالف ، وينظر الى بقاء ذاته وانمائها ، على أنه أمر يفوق في الأهمية عمله من أجل خدمة المجتمع !

وهكذا يتحسر الناس على هذا الشاب ، لا حزنا عليه هو ذاته ، وانما لأن المجتمع قد فقد بهذا الموت أداة طيعة تفرط في ذاتها \_ أعنى أنه فقد ما يسمى بالرجل المجد • وربما فكر البعض في أنه قد يكون أنفع للمجتمع لو عمل ذلك الشاب على أن يكون أقل تفريطا في ذاته ، وأكثر حرصا على بقائبه ، ولكنهم مع موافقتهم على أن هذا قد يكون فيه نفع للمجتمع ، يؤكدون أن هناك نفعا آخر هو خسر وأبقى ، وأعنى به حدوث تضعية ، والشعور بأن فكرة الفداء قد تكررت ودعمت مرة أخرى بصورة بادية للميان • وعلى ذلك فمندما تمتدح الفضائل يكون ما يمتدح فيها هو في واقع الامر صفتها من حيث هي أداة ، وذلك الاندفاع الأعمى الذي يسود كل فضيلة ، والذي لا يجعلها تقتصر على حدود نفع الفرد وحده ، أي بالاختصار ، تلك الصفقة الهوجاء في الفضيلة ، التي يتحول بها الفرد الى أداة في يد الكل فحسب •

فامتداح الفضائل هو امتداح لشيء ضار بالفرد هو امتداح لميول تسلب الانسان أنبل حب لذاته، وقدرته على أن يرعى نفسه على أكمل نعو و ولا جدال في أن المرء يلجأ من أجل تلقين المادات الفاضلة ونشرها الى ايراد سلسلة من النتائج التي تنجم عن الفضيلة ، على نعو تبدو معه الفضيلة ونفع الفرد متفقين و

والعق أن هذا الاتفاق بينهما موجود بالفعل! فالنشاط المندفع الطبيع مثلا وهو الفضيلة التسي تتميز بها الأداة ، ينظر اليه على أنه هو سبيسل الثراء والمجد ، وهو سير ترياق من الملك والآلام \*

غير أن المرء يتجاهل عن عمد ما فيه من خطر ، بل من خطورة عظمى • فالتربية تمضي دائما على هذا النحو : هي تسمى عن طريق سلسلـة مـن الترغيبات والمنافع ، إلى أن ثبت في الفرد طريقة في

التفكر والسلوك ، من شأنها ، اذا أصبحت عادة وغريزة وانفعالا متأصلا ، أن تسيطر عليه وتتحكم فيه على نحو مضاد لنفعه النهائي ، وعلى نحو نافع للمجموع • ولكم رأيت النشاط المندفع الطيع يجلب ثراء ومجدا بحق ، ولكنه في نفس الوقيت يسلب أعضاء الجسم ذلك الحس المرهف الذي يمكنها به أن تتمتع بهذا الثراء وهذا المجد ، كما رأيت ذلك العلاج الشافي من الملل ومن الآلام يحيل الحواس صماء والروح معضة ضد التأثير بأية اثارة جديدة • فأنشط العصور \_ أعنى عصرنا الحالي ، لا يفعل شيئًا بنشاطه وماله الموفور ، سوى أن يكتسب على الدوام مزيدا من المال ويبذل مزيدا من النشاط • وذلك لأن الانفاق يحتاج الى ذكاء يزيد عما يحتاج اليه الاكتساب! ولكننا على أية حال سيكون لنا أحفادنا من بعدنا! ما بلغت التربية هدفها ، فإن كل فضيلة للفرد تغدو نفعا للجماعة ، وضررا للفرد ، اذ نظر اليها من حيث الهدف الفردي الأسمى • وربما كان في ذلك فساد للروح والحس، أو هلاك سابق لأوانه • وعلينا أن نتأمل ، من وجهة النظر هذه فضائل الطاعبة والعفية والتقيوى و المدالة • فامتداح من ينكر ذاته ، ويضحى بها ، ويتصف بالفضيلة ـ أعنى امتداح ذلك الذي لا يبذل كل طافاته وذهنه من أجل الابقاء على ذاته ، وانمائها والعلام بها ، وانهاضها ، وبسط سلطانها ، وانما يعياً ، بازاء ذاته ، حياة كلها ضعة وغفلة ، وربما كان فيها عدم اكتراث أو سغرية ـ هذا الامتداح لا يظهر أبدا بدافع انكار الذات! اذ أن الجار لا يمتدح انكار الذات الالأنه سيجنى منه غنما! ولو كان الجار يفكر على نحو فيه انكار للذات ، لرفض هذا التشتيت للطاقة ، وذلك الضرر الذي يحل من أجله هو ، والعمل على تلافي ظهور مثل هذه الميول ، ولأظهر \_ قبل كل هذا \_ انكاره لذاته، بالامتناع عن تسمية هذا خرا \_ وهنا نصل الى التناقض الاساسى الذي تتصف به تلمك الاخلاق والتي تلقى اليوم أعظم تمجيد : فدوافع تلمك الاخلاق مضادة لمبادئها •

وتلك الاخلاق تفند ما تريد ان تأبرر به نفسها ... تفنده بمعيارها الخاص لما هو أخلاقي ! والقصة القائلة وعليك أن تنكر ذاتك وتضعي بها » ينبغي عليها ، اذا شاءت ألا تتمارض مع أخلاقيتها ، ألا تصدر الا عن كائن ينصرف في دعوته هذه عن نفعه

الغاصن، وربما وجد في تلك التضعية التي يدعو الفرد الى القيام بها ضررا له هو ذاته و ولكن ما أن يدعو المجار أو المجتمع الى الغيرية بدافع المنفعة، حتى يكون قد اتبع المبدأ المضاد، القائل: « عليك أن تسمى الى المنفعة ، حتى على حساب الآخرين » وبهذا يدعو الى الامر عليك أن ٠٠٠ والنهي عليك ألا ٠٠٠ في آن واحد! » •

وكتب نيتشه حول « أخلاق السادة وأخلاق المبيد » فقال (١) :

« خلال جولتي بين عديد من النظم الاخلاقية ، العميقة منها والسطعية ، التي سادت الارض حتى اليوم ، أو لا تزال تسود اليوم ، اهتديت الى سمات معينة تتردد سويا بانتظام ويرتبط بعضها ببعض ، الى أن تبدي لي في نهاية الامر نوعان أساسيان ، وظهر هذا التقابل الرئيسي : فثمة أخلاق للسادة وأخلاق للعبيد ، واني لأذهب الى أنه في كل العضارات العليا والمختلطة ، فظهر محاولات للتوفيق بين هذين النوعين من الاخلاق ، وأكثر من ذلك

<sup>(1)</sup> نيتشه : بمعزل عن الغير والشر ف ٢٧٠ ،

ظهورا ، تداخلهما والخلط بينهما ، وربما ارتبطا أوثق الارتباط في الشخص الواحد ، وفي النفس الواحدة •

فأحكام القيم الاخلاقية اما أن تعشأ عن نوع من السادة ، الذين يجدون لذة في التمييز عن المسودين، أو تنشأ عن المسودين ، عن المبيد والتابعين مسن مختلف الانواع • فني الحالة الأولى ، عندما يكون السادة هم الذين يحددون معنى تصور الغير ، تكون الاحوال السامية المرتفعة للنفس هي التي تعد فضلا ، وهي التي تعدد التفاوت في المراتب •

ويبتعد الرجل الرفيع عن أولئك الذين تتمثل لديهم صفات مضادة لأحوال النفس السامية هدف ويحتقرهم • ولنلاحظ هنا ، بناء على ما قلناه ، أن التقابل بين الحسن والرديء يعادل في هذا النوع الاول من الاخلاق ، التفابل بين الرفيع والحقير •

أما التقابل الآخر بين الغير والشر فله أصل آخر • فهنا يحتقر الجبان ، والقلق ، والمتصاغر ، وذلك الذي لا يغرج تفكيره عن حدود المنفسة ، وذلك يحتقر المرتاب ، بنظرته المقيدة ، وذلك

الذي يحقر من شأن ذاته ، وذلك النوع من الناس ، الذي يقبل أن يعامله الغير معاملة الكلاب ، والمنافق المستجدي ، وقبل هؤلاء جميعا ، الكاذب : ذلك لأن من المعتقدات الاساسية لكل الارستقراطيين ، أن عامة الناس كاذبون •

ولقد كان النبلاء في اليونان القديمة يسمون أنفسهم « نعن أهل الصدق » • ومن المؤكد أن التقويمات الاخلاقية كانت في مبدأ الامر تطلق على الاشخاص ، ولم تطلق على أنواع السلوك وترد اليها الا فيما بعد •

ومنهنا، كانمن الإخطاء الكبيرة أن يتخذ مؤرخوا الاخلاق نقطة بدايتهم من أسئلة مثل: لم يحمد الفعل الفعل الشعوق؟ فالنوع الرفيع من الناس يشعر بأنه هو الذي يحدد القيمة ، ومن هنا لم يكن في حاجة الى أن يسمى بالخبر ، وانما يصدر حكمه على هذا النحو: ان ما هو ضار بي هو ضار في ذاته ، أي أنه يعرف أنه هو الذي يضغني على الإشياء ما لها من شرف ، فهو خالق القيم وهو يمجد كل ما يجده في ذاته : فمثل هذه الاخلاق انما همي تمجيد للذات ومجيد للذات ومجيد للذات ومجيد للذات

وفي أساس هذه الاخلاق يقوم شعور فيساض بالامتلاء ، وبالقوة ، وسعادة التوتر الرفيع ، والاحساس بالثراء القادر على البذل والعطباء • فالرجل الرفيع يساعد التعس بدوره ، ولكن لا يكون ذلك بدافع الشفقة ، وانما يفعل اندفاع تولده القوة الفائضة • والرجل الرفيع يمجد القوى في ذاته ، كما يمجد ذلك الذي يمارس قوته على ذاته ، فيعرف متى يتكلم ومتى يصمت ، ويشعر باللذة حين يعامل نفسه بقسوة وسرامة ، ويمجد كل ما هو قاس وسارم •

وفي الأساطير الاسكندنافية القديمة يقول البطل: لقد وضع قوتان في صدري قلبا صارما • تلك هي الكلمة التي عبرت عنها نفس و فكنج » فحور ، بل ان مثل هذا الرجل يشعر بالفخر لأنه لم يخلق ليكون شفوقا • ومن هنا يضيف البطل في الاسطورة السابقة قوله : من لم يكن له منذ حداثته قلب صارم ، فلن يكون له مثل ذلك القلب أبدا •

فالنبلاء والشجعان الذين يفكرون على هــذا النحو ، هم أبعد الناس عن ذلك النوع الآخر من الأخلاق ، الذي يرى في الشفقة أو العمل من أجل

الغير أو التزاهة دليلا على الاخلاقية • ذلـك لأن ايمان المرء بذاتـه ، وفخره بذاتـه ، والمـداء والسخرية المريرة من كل انكار للذات •

كل هذا ينتمي الى الاخلاق الرقيعة بنفس اليقين الذي ينتمي به اليها احتقارها وتجنبها للشفقة والقلب المطوف والأقوياء هم الذين يعرفون كيف يمجدون ، فذلك فنهم ومجال ابداعهم ومما تتميز به هذه الاخلاق عما عداها ، تبجيلها العميق للقديم وللتقاليد المتوارثة ومثل هذا التبجيل المزدوج هو أصل القانون بأسره ، والايمان بالسلف والتعيز له ، وعدم الثقة بالخلف ، فاذا كنت تجد أنصار الآراء الحديثة يؤمنون بالتقدم وبالمستقبل أيمانا شبه غريزي ، ويقللون على الدوام من شأن المقدماء ، فإن هذا في الحق يكفي للكشف عن الاصل غير الرفيع الذي صدرت عنه هذه الآراء و

ويكون وقع أخلاق السادة أغرب وأبنض ما يكون الى الذوق الحالي ، في مبدئها الصارم ،القائل ان المرء لا يدين بواجب الا لنظراته ، وأن عليه بازاء ذوي المرتبة المتعطة ، وكل ما هو غريب عنه ، أن يسلك كما يرغب ، وكما يشاء هواه أعنى

بمعرل عن الخير والشر دائما ٠

وعلى هذا الاساس وحده يكون للشفقة وسا شاكلها من المشاعر مجال و فالقدرة على الشعور المعيق بعرفان الجميل ، وبالرغبة في الانتقام ، والالتزام بهذا الشعور (وكلا الامرين لا يكون الا في حدود النظراء وحدهم) والتشبث بالثار ، ودقة فهم معنى الصداقة ، والشعور بضرورة وجدود أعداء ، لكي يكون فيهم منفذ لأحاسيس النبرة ، والمقاتلة ، والصلف ، وقبل هذا كله ، لكي يستطيع المرء أن يكون صديقا بالمعنى الصعيع و

كل هذه علائم تتميز بها الاخلاق الرفيعة ، التي هي ، كما قلت من قبل ، مختلفة عن أخسلاق الآراء العديثة ، والتي يصعب ، تبعا لذلك ، استيعابها اليوم ، ويصعب التنقيب عنها وكشفها والامر بخلاف ذلك في النوع الثاني من الاخلاق ، أعنسي أخلاق العبيد و فأذا تصورنا أن المغلوبين على أمرهم ، والمظلومين ، والمعذبين ، والمقيدين ، وغير الواثقين من أنفسهم ، والذين يحسون بالعناء من أنفسهم ، اذا تصورنا أن هؤلاء قد وضعوا نظاما أخلاقيا ، فعلى أي نحو يكون المنصر المشترك بين

تقويماتهم الاخلاقية ؟ الأغلب أنهم سوف يعبرون عن تحد متشائم لموقف الانسان بوجه عام ، وربما حملوا على الانسان ذاته في حملتهم على موقفه فنظرة العبيد لا ترضى بفضائل الاقوياء ، بسل نلمس لديهم نوعا من الشك وعدم الثقة ، والمعق في العداء لكل ما تبجله أخلاق الاقوياء وتعده خيرا .

وريما اقتنع المرء نفسه بأن سعادة هؤلاء الأخيرين ليست سعادة حقيقية بدورها وعلى المكس من ذلك ، يلقى ضوء ساطع على كمل الصفات التي تصلح لتخفيف أعباء الحياة عن عاتق المذبين ، فتمجد الشفقة ، واليد التي تصلح لتخفيف أعباء الحياة عن عاتق المدبين ، فتمجد الشفقة واليد المينة المنقذة ، والقلق الرءوف ، والصبر ، والجد ، والتواضع ، والتزلف .

ذلك لأن هذه هي أكثر الصفات مجلبة للنفع ، و حاة و تكاد تكون هي الوسيلة الوحيدة للتخفيف من و طأة الحياة ، فأخلاق المبيد هي في أساسها أخلاق منفعة و في ظلها يظهر التقابل المشهور بين ما هو خير و ما هو شر : فتحت الشر تندرج القوة و الخطورة ، و كل

ما هو مغيف ، عميق ، قوي ، لا يقبل الازدراء •
وفي أخلاق المبيد يثير الشرير الخوف ، أما في أخلاق السادة ، فالشخص المعمود هو الذي يشير الغوف ويرغب فيه ، بينما يظهر الرديء في صورة الشخص المعتقر • ويبلغ التقابسل قمته عندسا يحدث ، نتيجة لاخلاق المبيد هذه أن ينظسر الى الغير في هذه الاخلاق نظرة فيها لمون سن العير في هذه الاخلاق نظرة فيها لمون سن الاستغفاف •

وقد يكون ذلك اللون باهتا ، صادرا عن نية حسنة ، اذ أن الخبر في طريقة تفكير العبيد هذه هو بالضرورة ذلك الشخص المأمون الجانب ، ففيته طيبة ، وغفلة ، وربما قدر من البله ، أي أنه هو المنفل -

وحينما تسود أخلاق العبيد تعيل اللفة الى التقريب بين كلمتي طيب وأبله وفارق أساسي أخير ، هو أن الرغبة في العرية ، والغريزة التي تجد في الشعور بالحرية سعادة ولذة ، تنتمي الى أخلاق العبيد بنفس الضرورة التي يكون بها التفنن في التبجيل والاخلاص والتحمس لها علامة ضرورية من علائم طريقة التفكير والتقويم الارستقراطية .

ومن هنا كان في وسع المرء أن يفهم بسهولة لم كان من الضروري أن يكون للعب من حيث همو انفعال ذلك شيء يتخصص فيه الأوروبيون ما أصل رفيع: فمن المعروف أن ابتداعه يرجع الى شعراء جنوب فرنسا الفرسان ، أولئك الامجاد المبدعيين ذوي العسام الضاحك الذين تدين لهم أوروبا بالكثير ، وربما بنفسها » \*

ومن الطبيعي أن يتحدث نيتشه في كتاباته الاخلاقية عن وسيلة السلام العقيقي فيقول (١): « لا تعترف أية حكرمة جالية بأنها تبقي على جيشها لكي ترضي شهوات العدوان كلما تملكتها ، وانما تتذرع دائما بعجة الدفاع وانها لتهيب من أجل ذلك بالاخلاق التي تحض على الدفاع عن النفس ، وتتخذ منها معبرا عن وجهة نظرها •

ولكن معنى ذلك هو أن يعتكر المرء لنفسه الاخلاقية ، اذ ينبغي أن ينظى وطننا في وسيلة أن كان من الضروري أن يفكر وطننا في وسيلة

<sup>(</sup>١) ليلشه : اشياء انسانية ، السانية الى اقصى هد ف ٢ ف ١٨٤ ،

للدفاع عن نفسه •

أما ذلك الذي ينكر على نفسه شهوة العدوان، تماما مثلما يفعل وطننا، ويؤكد من جانبه أنه لا يبقي على الجيش الا لاغراض دفاعية، ويلجأ الى نفس التبرير الذي استخدمنا جيشنا من أجله، فانا نحمل عليه، ونقول عنه انه دعي ومجرم وكاذب، يريد أن ينقض على ضحية بريئة عزلاء دون أن يصادف منها أية مقاومة •

وعلى هذا النحو تقف كل الدول بعضها بازاء البعض في وقتها الحالي : فهي تفترض مقدما سوء النية في جارها وحسن النية في ذاتها • غير أن هذا الافتراض ذاته أمر غير انساني ، لا يقل ضررا عن الحرب ذاتها ، ان لم يفقها في ذلك • بل انه هو في أساسه المقدمة الأولى للحرب ، وعلتها الاصلية ، اذ أنه ، كما قلنا، يؤدي الى تبادل الاتهام باللا أخلاقية مع الجار ، وبالتالي يبدو أنه يحض على سوء المقصد وسوء التصرف •

فعلى المرء أن يحمل على فكرة الجيش بوصفه وسيلة للدفاع ، بنفس القوة التي يحمل بها على شهوة العدوان • وربما جاء يوم عظيم ، يهتف فيه شعب امتاز على غيره في الحرب والظفر ، وفي التمرس على النظام العسكري والخبرة فيه ،وتحمل في هذا أكبر التضحيات \_ يهتف هذا الشعب بملء حريته قائلا « فلنحطم حسامنا ! » \_ ويقوم بتحطيم أداته الحربية حتى أعمق جذورها • فتحول المرء الى المسالمة في الوقت الذي يكون فيه أقدر من غيره على القتال •

هذا التحول اذا صدر عن سمو في الادراك والنهم ، كان وسيلة السلام العقيقي ، الذي ينبغي أن يرتكز على سلامة القصد ، بينما يرتكز السلم المسلح المزعوم ، الذي يسود اليوم كل البلاد ، على سوء القصد ، ما دام المرء لا يثق بذاته ولا بجاره ، ولا يلقي بأسلعته ، مدفوعا بشعور يمتزج فيه البغض مع الخوف .

ان الفناء لأفضل من البغض والخوف ، وان الفناء لأفضل ثلاثا من أن يجعل المرء غيره يبغضه ويخافه ومن الجلي أن ممثلي شعوبنا الاحرار يفتقرون الى فهم طبيعة الناس في الوقت المناسب ، والا لأدركوا أن جهودهم تضيع عبثا ، عندما يدعون الى خفض تدريجي للاسلحة العسكرية وعلى

المكس من ذلك ، النوع من الاله الذي نعن في حاجة الله • فشجرة المجد العربي لا تجتث الادفعة واحدة وبضربة كالبرق لا يأتي ، كما تعلمون ، الا من السعب ومن الأعالي » •

## نيتشه والعلاء على الذات:

تحدث نیتشه فی کتابه هکذا تکلم زرادشت حول العلاء على الذات فقال: « أتسمو نها ارادة الحقيقة، تلك القوة التي تدفعكم ، يا أعظم العكماء ، وتبعث فيكم العماسة ؟ انها الرغبة في جعل كل موجود قابلا للتفكير فيه : هذا هو الاسم النذي أطلقه على ارادتكم! انكم تريدون أن تجعلوا كل موجود قابلا للتفكر فيه : اذ أنكم تشكون ـ ولكم الحق في ريبتكم هذه \_ في أنه قابل للتفكير فيه أصلا ولكن عليه أن يخضع وينحني لكم ــ هذا هو ما تبغيــه ارادتكم • عليه أن يلين ، ويخضع للروح ، وكأنه مرأة وانعكاس لها • تلك هي ارادتكم ، يا أعظم العكماء : فهي ارادة قوة ، حتى عندما تتحدثون عن الخبر والشر ، وعن تقدير القيم • انكم لتريدون خلق العالم الذي يمكنكم أن تسجدوا له: ذلك هو أملكم الاخير ، وتلك هي نشوتكم القصوى٠

أما غير الحكماء ، أي العامة ، فهم أشبه بالنهر، الذي يسبح عليه قارب • وفي القارب تجلس تقويماتكم ، وقد ازدانت وتنكرت •

لقد فرضتم ارادتكم وقيمكم على نهر الصيرورة: واستبان لي ما ظنه العامة خيرا وشرا ، فاذا هو ارادة قوة كامنة منذ القدم •

انكم أنتم ، يا أعظم العكماء ، الذين أجلستم هؤلاء الضيوف في القارب ، وأضفيتم عليهم زينتهم وأسماءهم الجليلة ـ أنتم وارادتكم المتعكمة فيكم

والآن ، يظل النهر يدفع قاربكم الى الامام \_ فهو مضطر الى ذلك • ولا أهمية للامواج التي تزيد وهي تنكسر على القارب ، وتصطدم به في عنف • فليس في النهر يكمن الغطر ، وليس فيه نهاية خيركم وشركم ، يا أعظم الحكماء ، وانما في تلك الارادة التها \_ ارادة القوة ، ارادة الحياة الغالقة التي لا تنفذ •

ولكن ، لكي تفهموا كلمتي عن الخير والشر ، فاني قائل لكم كلمتي هذه أيضا عن الحياة وعن طبيعة الأحياء أجمعين • لقد تعقبت الاحياء ، وسرت في أكبر الطرق وأصغرها ، لأصل الى معرفة طبيعتهم • وبرغم أن فم الاحياء قد ظل مغلقا ، فقد التقطت نظرتهم بمرآتي ذات المانة وجه ، حتى تتحدث الى عينهم وقد تحدث الى بالفعل •

انني كلما وجدت حيا ، سمعت أيضا حديث الطاعة • فكل ما هو حي مطيع • وهذه كلمتها الثانية ، ان من لا يعرف كيف يطيع ذاته ، يأمره غيره ـ تلك هي شيمة الاحياء •

وهاك ثالث ما سمعت : ان الامر لأشيق من الطاعة • ليس ذلك لأن الامر يضع على عاتقه حمل كل المطيعين ، ولأن هذا الحمل يكاد يعطمه فحسب • وانما بدا لي كل أمر منامرة ومخاطرة ، وكلما كان الحي آمرا ، كان في ذلك مخاطرا بنفسه •

أجل ، حتى عندما يامر ذاته ، فعليه هنا أيضا أن يتحمل عاقبة أمره ، وعليه أن يكون قاضيا ، ومنتقما ، وضعية لقانونه الغاص ^

ولقد سألت نفسي : كيف يحدث ذلك ؟ وما الذي يدفع الحي الى أن يطيع ويأمر ، ويكون طيعا

حتى عندما يأس ؟

فلتنصتوا إلآن الى كلمتي ، يا أعظم العكماء! ولتغتبروني بدقة ، لتروا ما اذا كنت قد تغلغلت في العياة حتى قلبها ، وحتى أعمق أعماق هذا القلب!

حيثما وجدت حيا ، وجدت ارادة قوة ، بل لقد وجدت في ارادة العبودية ذاتها رغبة للمرء في أن يكون سيدا •

فاستسلام الضعيف للقوي أمر تعضف عليه ارادته ، التي تريد أن تتعكم فيمن هم أضعف منه : فهذه هي اللذة التي لا يمكنها أن تزهد فيها •

وكما يستسلم الاصغر للاكبر ، حتى يشمر باللذة وبالقوة ازاء من هو أصغر منه ، كذلك يستسلم الاكبر بدوره ، ويبذل حياته من أجل القوة • ذلك هو استسلام الاكبر ، الذي همو مغامرة ، ومغاطرة ، ومقامرة على الموت •

وحيثما تجد تضعية وتفانيا ونظرات حب ، فهناك أيضا تكون ارادة السيطرة • ان الاضمف يتسلل بطرق ملتوية الى مكمن القوي ، حتى يصل الى قلبه ، وهماك يسليه القوة •

وهذا هو السر الذي أسرت به العياة الي ، لقد قالت : تأمل \* انني ذلك الذي ينبغي عليه أن يعلو على ذاته دواما \*

حقا انكم تسمونها ارادة انجاب ، أو غريزة الوصول الى الغايات ، والى الاعلى ، والابعد ، والاعقد \_ غير أن هـذا كله شيء واحد ، وسر واحد -

انتي الأوثر الهلاك على التخلي عن هذا الشيء الواحد - والحق أنه حيثما يكون الهلاك وسقوط الأوراق ، فهناك تضحي الحياة بذاتها ، ــ من أجل القوة !

ولكن لم كان يتعين على أن أكسون صراعا ، وصيرورة ، وغاية ، ونقيض الغاية ؟ واأسفاه ! ان من يعرف ارادتي ، يعرف جيدا تلك الطرق الملتوية التي ينبغي عليها أن تسير فيها !

ان ما أخلقه ، وأحبه كل الحب ، ينبغي علي أن أعاديه ، وأعادي حبي ــ فهكذا تشاء ارادتي • وحتى أنت ، أيها المارف ، لست الا طريقها وموطئا لأقدام ارادتي ــ والحق ان ارادة القوة تسير بدورها في أعقاب ارادة الحقيقة فيك !

ان ذلك الذي أذاع كلمة ارادة العياة قد جانبه الصواب : فليس ثمة ارادة كهذه !

ذلك لأن ما لا يعيا ، لا يريد ، أما ذلك الذي يعيا ، فكيف تتجه ارادته الى العياة ؟ حقا ان الارادة لا تكون الا حيث تكون العياة ـ غير أن هذه ليست ارادة حياة ، ولكن ، اعلم مني أنها ارادة القوة •

ان الحي ليقدر أشياء عديدة فـوق تقديـره للحياة ذاتها ، غير أن ما يعبر عن نفسه خلال هذا التقدير ذاته هو ارادة القوة •

هذا ما قالت لي العياة ذات مرة ، ومن هنا أمكنني ، يا أعظم العكماء ، أن أحل لكم لفن قلوبكم • انني الأقول لكم أنه ليس ثمة خير أو شر دائم ! بل أن على كل منهما أن يعلو دواما على ذاته •

انكم لتمارسون قوتكم ، يا مقدري القيم ، بما

تصدرونه من قيم ومن أقوال عن الخير والشر ــ ذلك هو حبكم الخفي ، وذلك هو النور ، والرجفــة ، والمنيض الذي يغمر تفوسكم

غير أن قيمكم تولد قوة أعظم ، وعلاء جديدا على الذات يكسر البيضة وقشرتها • والحق أن من كان عليه أن يكون خالقا في مجال الخير والشر ، عليه أولا أن يكون معطما وهادما للقيم •

ومن هنا فالشر الاكبر ينتمي الى الغير الاكبر \_ أعنى الى الخبر الخالق

فلنقصر حديثنا على هذه الامور ، يا أعظم العكماء ، حتى لو أساء هذا الينا ــ ذلك لأنالسكوت أسوأ . والعقائق التي لا تجهر بها تغدو سامة •

فلیتعطم اذن کل ما تعطمه حقائنا ! فأمامنـــا صروح عدیدة نشیدها ! هکذا تکلم زرادشت -

## نيتشه والمسجونون:

ذات صباح خرج المسجونون الى فناء العمل ، ولم يكن الحارس موجودا ، فمنهم من (١) استمر

<sup>(﴿)</sup> نیتشه : اشیاء انسانیة ، انسانیة الی اقصی هد ، الهاکم وظله، ف که ،

في عمله ، جريا على عادته ، ومنهم من وقف خاملا، ونظر حوله بعناد • وهنا تقلم أحدهم وصلح « لتعلموا كما تشاءون أو لا تعلموا على الاطلاق: فالأمران سيان • ان ضرباتكم الغفية قد تكشفت ، وقد استمع اليها سجانكم أخيرا ، وسوف يصدر عليكم حكما رهيبا في اليوم التالي ٠ انكم لتعرفونه، في جبروته ويطشه ، ولكن لتنتيهوا الآن الي مبها أقوله لكم ، فقد أخطأتم فهمي حتى اليوم : فلست كما أبدو لكم ، وانما أنا أكثر من ذلك بكثر : فأنا ابن حارس السجن ، ولي عليه تأثير كبسير -وانم لقادر على أن أخلصكم - وأريد أن أخلصكم، ولكنني بالطبع لن أخلص منكم سوى أولئك الذين يؤمنون بأثنى ابن حارس السجن ، أما الآخرون ، فليجنوا ثمرة عدم ايمانهم • وبعد قليــل مــن الصمت ، قال مسجون قديم : ولكن ماذا يفيدك أن نؤمن بك أو لا نؤمن ؟ لو كنت ابنه حقا ، ولو كنت قادرا على أن تفعل ما تقول ، فلتقل لـ في حقنا كلمة طيبة ، فهذا حقا أخلق لك وأجدر \_ ولتدع مسألة الايمان وعدم الايمان جانبا ! •

وفي تلك اللحظة صاح شاب : بل انني لا أؤمن به ، فهو قد تشبث بشيء في رأسه فحسب \* وانني لأراهن على أننا سنظل هنا أياما ثمانية على حالنا هذا ، دون أن يعلم حارس السجن شيئًا • وهنا قال أخر المسجونين ، وهو الذي لم تطأ قدمه ساحــة العمل الا في تلك اللعظة : ولو كان قد علم شيئًا في وقت ما ، فانه لم يعد يعلمه الآن : فقد مات حارس السجن فجيأة • فهتيف الكثيرون معيا : « مرحمي ! مرحمي ! يا سيدنا الابن ! يا سيدنا الابن! كيف حال مراثك! ربما كنا الآن مسجونين لديك أنت ؟ » \_ فقال المخاطب بلهجة ذليلة « لقد قلت لكم من قبل ، اننى سوف أطلق سراح كل من يؤمن بأن أبي ما زال حيا » • .. ولم يضحبك المسجونون ، وانما هزوا أكتافهم ، وتركوه حيث

## نيتشه والسوبرمان:

يرى نيتشه أن الاخلاق لا تكمن في البساطة والضعف ، بل تختفي خلف القوة ، الذلك يجب أن يكون المجهود البشري ينطوي على تطوير أفسراد أنفس وأقوى ، لأن المجنس البشري ، أو السوبرمان هو الهدف للارتفاع بالجميع نحو المثالية والكمال المطلق -

وأن ما ينهد اليه الانسان الماقل ، هو أن يقرر بذاته أهداف تقويم المنصر البشري : كون البنس البشري بمفهوم نيتشه لا يتحسن ، وليس له حتى وجود ، انه تجريد ، فكل ما هو قائم وموجود انما هو مثل مستعمرة من نمل تتألف من أفراد و وان مجلى الكل الكامل شديد الشبه بمشهد مصنع تجريبي ضغم ، حيث تتفوق بعض الاشياء في كل عصر ، بينما ينشل معظمها (۱) .

وليس من شك بأن هدف جميع التجارب لا يتجسد في سعادة الجمهور انما في تحسين الانموذج، فأن يترتب على المجتمعات أن تبلغ نهايتها لهو أمر أفضل من ألا يظهر النموذج • فالمجتمع هو أداة لزيادة القوة وترقية شخصية الفرد ، كما وأن الجماعة ليست غاية في ذاتها ، اذن لأي غرض تكون الآلات ، اذا كانت فائدة الافراد تتمثل فقط في صيانتها ؟ فالآلات \_ أو المنظمات الاجتماعية \_ هل هي في غايات ذواتها \_ وهل هذه هي الكوميديا البشرية ؟

ويبدو أن نيتشه قد انطلق في حديثه عن خلق

<sup>(</sup>١) ويل ديورانت : قصة الفلسفة : ترجمة الشبياني ص ٧٣٣ ٠

نوع جديد من الانسان الفرد المتفوق والصاعد ، بصورة مقلقة ، من حمأة العاديين من الناس ،ويدين بوجوده للاستنسال المقصود والتربيسة المتعمدة والتغذية الحذرة أكثر مما يدين به لصدق الانتخاب الطبيعي وذلك لأن العملية البيولوجية متحيزة ضد الفرد الاستثنائي ، فالطبيعة تكون أشد قسوة على أنفس ثمارها ، اذ أنها تحب أو بالأحرى تحمي العادي والوسط من مخلوقاتها ، ففي الطبيعة توجد رجعى دائمة للانموذج ، ولمستوى الجمهور ، وغلبة متواترة متكررة يحققها الاكثر عددا من الافضل نموذجا (۱) .

ويعتقد نيتشبه إن باستطاعية السوبرمان أن يبقى فقط بواسطية الاختيار البشري والبصيرة الاستنسالية والتربية المنبلة • اذن فيا لها من حماقة أن نسمح ، بعد ذليك ، للافراد الارقي بالزواج عن حب \_ فنسمح للابطال بالزواج من خادمات وللعباقرة بالاقتران بالخاطئات! ويلاحظ نيتشه أن شوبنهور قد أخطأ ، فالحب ليس أميرا استنساليا ، وعندما يكون المرء عاشقا فينبغي ألا

<sup>(1)</sup> نفس المصدر من ٧٣٤ -

نسمع له باتخاذ قرارات تؤثر في حياته باكملها ، فالطبيعة لم تسمع للانسان بأن يكون عاشقا وحكيما في الوقت ذاته و لذلك يجب علينا أن نعتبر عهود العشاق باطلة شرعا ، ونجعل من العب مانعا قانونيا للزواج و فالأفضل ينبغي أن يتزوج الفضلي ، ويجب أن نترك العب للدهماء و فليس القصد من وراء الزواج التناسل فقط ، بل ينبغي أن يكون التطوير والتحسين و

ولهذا يقول نبتشه: « انك شاب وترغب في الزواج وفي أن يكون لك طفل • ولكنني أسألك هل أنت رجل يجرأ على الرغبة في أن يكون له طفل ؟ فهل أنت المنتصر ، هل أنت مخضع ذاتك وأمسر حواسك وسيد فضائلك ؟ أو هل في رغبتك يتحدث العيوان أو هل الضرورة هي التي تنطق ؟ أو هل هي الوحدة ؟ أو أنه خلافك نفسك ؟ كم كنت أرغب في أن يكون انتصارك وحريتك هما اللذان يتوقان الى طفل • فعليك أن تقيم تماثيل حيـة لانتصارك وتحررك • وعليك أن تبنى ما وراء ذاتك • ولكن يتوجب عليك أولا أن تبنى ذاتك بناء سليما جسدا و نفسا • وعليك ألا تترك لذاتك أن تتكاثر فقط ، بل فلنزد فيها التكاثر علاء!

الزواج: على هذا النمط ادعوه بارادة اثنين لخلق ذاك الواحد الذي يكون أكثر من اللذين خلقاه • انني أدعو الزواج باحترام الواحد للأخر ، كما وأنه احترام أولئك الذين يريدون ارادة كهذه » •

وقد تكون النبالة مستحيلة بمفهوم نيتشه بدون مولد طبب (١) - فالذهن لا ينبل وحده ، بل الامر على العكس من ذلك ، اذ أن هناك شيئا ما يكون دائما مطلوب ومستوجبا لتنبيل الذهن • اذن فما هو ذاك الشيء الذي نحتاج اليه ؟٠٠ انه الدم ٠٠ ( ولا أقصد بهذا القول الالقاب من لوردودي الغ ٠٠ فهذه جمل معترضة يستعملها الناس للحمر) • وبعد أن يتوفر للسوبرمان المولد الطيب والتربية الاستنسالية ، يدفع به الى مدرسة شديدة صارمة . حيث يطلب فيها الكمال كأمر مؤكد ، ولن يكون هذا الكمال حتى مدحا مستحقا ، وحيث يكون فيها القليل مسن الراحسة والعديسد العديد مسن المسؤوليات ، وحيث يعلمون الجسد المعاناة بصمت، ويدربون الارادة على الطاعة واصدار الاوامر • ولن يكون فيها هذر من حرية! ولا اضعاف للصلب

<sup>(</sup>١) ويل ديورانت : قصة الفلسفة ص ٧٣٥ ،

# الجسدي والاخلاقي بالانغماس والعرية ، -

ومع ذلك فان مثل هذه المدرسة ستكون مدرسة حيث يتعلم فيها المرء الضعك من أعمق أعماق قلبه ، ويجب تصنيف الفلاسفة استنادا الى مقدرتهم على الضعك ، فان ذاك الذي يضبع عابرا على الجبال يضعك مع جميع المآسي • ولن تكون هناك أية مرارة أخلاقية في هذه التربية ، وستكون هناك زهدية ارادة ولكن لن تعرف هذه التربية ادانة المجسد • « فلا تكففن عن الرقص أيتها الفتيات الجميلات ! فلم يأت اليكن أي لعب مفسد بعيين الكواحل الجميلة • • » فعتى السوبرمان يجوز له أن يتذوق الكواحل الجميلة •

وان انسانا هذا مولده وتلك تربيته سيكون ما وراء المخير والشر ، وهو لن يتردد في أن يمسمي شريرا اذا استوجب قصده ذلك ، فهو سيكون جسورا غير هياب أكثر من كونه خيرا • فما هو المغير ؟ فان تك شجاعا فهذا خير • وما هو الغير ؟ انه كل شيء يزيد في احساس القهوة ، في القهوة بالهذات في الانسان • وما هو الشر ؟ انه كل ما ينشها من

وقد يكون الطابع المميز للسوبرمان هو حب الغطر والنزاع شريطة أن يكون لهذين غرض وقصد ، فالسوبرمان من جانبه لن يطلب السلامة والنجاة ، بل سيترك السعادة للعدد الاضخم ، فزرادشت كان يتعشق كل مثل هذه الامور ، كما وكان يقوم بالأسفار البعيدة ، ولم يكن يحب أن يعيش بدون خطر ٠ ولذلك فان كل حرب هي خبرة بالرغم من تفاهة أسبابها العامية في الازمنة الحديثة، فالعرب الغيرة تقدس أية علة أو سبب ، وحتى الثورة تكون خرة ، ولا تكون كذلك في ذاتها ، وذلك لأنه ليس هناك من أي شيء أتعس وأشقى من سيادة الجماهر وغلبتها ، ولكن الثورة تكون كذلك لأن أزمنة الصراع تبرز عظمة الافراد الكامنة ، هؤلاء الافراد لم يكن لديهم قبل تلك الأزمنة الحافز والفرصة الكافيتان ، فمن عمام أو فوضى كهذه يتبدى الكوكب الراقب ، ومن اضطراب الثورة الفرنسية وهذرها خرج نابليون وتجلى ، كما وان من عنف عصر النهضة وشغيه

<sup>(</sup>١) ويل ديورانت : قصة الفلسفة ص ٧٣٧ •

العيوية والعقل والكبرياء هذه هي التي تخلق السوبرمان ، ولكنها يجب أن تتناغم : فالانفمالات ستصبح قوى فقط عندما يقوم قصد ما بانتقائها وتوحيدها ، هذا القصد الذي يصوغ من فوضي الرغائب قوة الشخصية • فالويل للمفكر الذي لا يكون البستاني بل تربة نباته! ومن هو ذاك الذي يتبع حوافزه ودوافعه ؟ انه الضعيف : فهو يفتقر الى قوة النهى والمنع ، وهو لا يملك من القوة ما يكفي ليقول لا ، أنه نشاز ومنعل • فان يقوم المرم بتهذيب ذاته وضبطها فهذا الامر هو أسمى الاعمال وأرقاها • فالانسان الذي لا يريد أن يكون فردا من الجماهر ، يحتاج فقط أن يكف عن كونه متهاونا ونفسه ولينا عليها • فان يكن للمرء قصد الذي يمكنه من أن يكون قاسيا على الآخرين ، ولكـن قاسيا قبل كل شيء على نفسه ، وأن يكن له قصد يجعله يفعل كل شيء تقريبا ما عدا خيانة الصديق فهذان هما الطابع المميز النهائي للنبالة ، انهما

# القانون الاول للسويرمان (١) •

ونعن فقط بمشاهدتنا لانسان كهذا بوصف هدفا لمجهوداتنا وثوابها يكون بمقدورنا أن نحب الحياة وأن نعيا تساميا : فيجب أن يكون لدينا هدف الذي من أجله يصبح بعضنا عزيزا لدى البعض • فلنكن عظمام أو لنكن خدما للعظيم وأداة له ، فأى منظر جميل هو ذاك عندما قامت الملايين من الأوروبيين وجعلوا من نفوسهم وسيلة لفايات بونابرت وماتوا من أجله فرحين ميتهجين ، وخروا صرعى وهم يهتفون باسمه وينشدون ا ولريما كان بامكان أولئك الذين يفهمون منا أن يصبحوا أنبياء ذاك الذي لا نستطيع أن نكونه ، والذي بمقدورنا أن نمهد له سبيل مجيئه ، فباستطاعتنا ، ويغض النظر عن الاقطار والازمان، ومهما تكن حالنا من البعد والانفعال ، أن نعمل معا من أجل هذه الغاية • فزرادشت سيغنى وينشد حتى في معاناته وألمه، وذلك اذا كان فقط باستطاعته أن يسمع أصوات هؤلام المساعدين المستوريس ، عشاق الانسان الأرقى هؤلاء • فأنتم أيها الافراد

<sup>(1)</sup> ويل ديورانت : قصة القلسقة ص ٧٣٧ •

المتوحدون في هذا العصر ، أنتم يا من تقفون اليوم منفردين ، انكم ستصبحون ، ذات يوم ، شعبا ، فمنكم أنتم يا من اخترتم أنفسكم سينشأ شعب مختار ، ومن هذا الشعب سيولد السوبرمان -

# نيتشه والانعطاط:

واستنادا على ما قاله نيتشه بشأن السوبرمان يعتقد بأن الطريق اليه يجب أن تكون سن خلال الارستقراطية - هذا الجنون في احصاء الأنوف وعدها ، يجب أن تمحى قبل أن يفوتنا القطار • وأن أولى الخطوات في طريقنا هذه لهي تدمير المسيحية وذلك فيما يتعلق بجميع الناس الأرقى •

فانتصار المسيح كان بداية الديمقراطية ، ولقد كان المسيحي الاول ، بأعمق غرائزه ، الثائر على كل امتياز ، فلقد عاش وكافح بصورة مستمرة في سبيل المساواة في الحقوق ، أما في الازمنة الحديثة فانهم سيرسلون به الى سيبيريا • وما القول القائل : ليكن أعظمكم خادما لكم ، سوى قلب لكل حكمة سياسية وعكس لكل سلامة عقل • والحق ان المرء

عندما يقرأ الاناجيل يشعر بأنه يعيش في جو رواية روسية ، فهي نوع من انتحالية من دوستوفسكي ، وفقط بين الأدنياء يمكن لهذه المفاهيم أن تضرب بجنورها عميقا ، وهي تميش فقط خلال عصر يتعط فيه الحكام وينحلون ولا يعودون يحكمون و فعندما تربع نيرون وكركلا على العرش ، نشأ ذاك النقيض القائل بأن أدنى البشر لأرفع قيمة من ذاك الذي يجلس على القمة (١) .

وكما أن اجتياح المسيحية الأوروبا يمثل نهاية الارستقراطية القديمة ، كذلك فان اجتياح المبارونات التيوتون المحاربين لها قد أحيا الفضائل الرجولية وبذر بذور الارستقراطيات الحديثة ، فأولئك البارونات لم تكن تثقل كواهلهم الاخلاق ، فلقد كانوا متحررين من كل كابح اجتماعي ، ويبراءة ضميرهم الحيواني الوحشي كانوا يعودون كوحوش متباهين مفتخرين من مجازرهم المرعبة ومن الاحراق والسلب والتعذيب ، ويمودون يغطرسة وتقاهم كما لو أن أعمالهم تلك لم تكن سوى هفوة طالب أو نزوة تلميذ ، وأناس كهؤلاء

<sup>(1)</sup> ويل ديورانت : قصة الفلسفة من ٧٤٠ •

هم الذين وفروا لألمانيا والبلدان الاسكندنافيـة وفرنسا وانكلترا وايطاليـا وروسيــا الطبقــات العاكمة •

وينبري نيتشه الى وصف هؤلاء القوم فيقول: دانهم قطيع من الحيوانات الكاسرة ، وقوم من غزاة وأسياد فاتحين ، وذوو تنظيم عسكري ، وقدرة على التنظيم ، وبلا ضمير ينشبون مخالبهم المرعبة يشعوب أكثر منهم بكثير عددا • هذا القعليع هو الذي أوجد الدولة • فالحلم ، الذي جعل الدولة تبدأ بالعقد ، قد تلاشى واضمحل ، فمن يستطيع أن يأمر وأن يكن سيدا بطبيعته ، وأن يندفع الى المسرح عنيفا بفعله ، عنيفا بسلوكه ، فما شأنه وشأن العقود ؟ » -

ولقد أفسد هذه السلالة العاكمة الرائعة ، أولا التسبيح الكاثوليكي بالفضائل الانثوية ، وأفسدتها ثانيا المثل العليا البيورتانية والعزامية ، مشل الاصلاح الديني العليا ، وأفسدها ثالثا تزاوجها وسلالة دونية ، وتماما عندما كانت الكاثوليكية تسيل في حضارة عصر النهضة فسحقها باحياء واللاأخلاقية ، قام عصر النهضة فسحقها باحياء

الصرامة والمهابة اليهوديتين • فهل هناك من أي انسان يفهم أو سيفهم أخيرا ما كانه عصر النهضة ؟ انه اعادة تقييم القيم المسيحية ، انه محاولة استخدمت جميع الوسائل وجميع الغرائز وكل عبقرية لتأمين النصر للقيم المعاكسة ، للقيم النبيلة ، • • • انني أرى أمامي امكانية سحرية تماما بمفاتنها ولونها الماجد • • • أرى سيسزار بورجيا كبابا • • • هل تفهمونني ؟ •

لقد أضعفت البروتستنتية والبيرة توقد الذهن الألماني ، ولتضف الآن اليهما الأوبرا الفاغنرية و نتيجة لذلك ، فإن الفرد البروسي هو اليوم أشد الاعداء خطرا على العضارة وإن مشاهدتي للانسان الالماني لتسبب لي عسر الهضم وإذا كان ، كما يقول غيبن ، ليس هناك من أي شيء مطلوب لفناء المالم سوى الزمن ، علما بأنه زمن طويل ، فكذلك ليس هناك من أي أمر مستوجب لتدمير فكرة مغلوطة في ألمانيا ما عدا الزمن علما بأنه زمن أطول مع ذلك و .

وعندما هزمت المانيا نابليون ، فعملها هذا كان مدمرا للحضارة كعمل لوثر عندما هزم الكنيسة ، فمند ذاك العين فصاعدا أهملت ألمانيا ( غرتاتها وشوبنهوراتها وبيتهوفانتها » وبدأت بعبادة « الوطنيين من أبنائها » ، « المانيا فوق الجميع » أخشى أن يكون هذا النشيد هو النهاية للفلسفة الالمانية ، ومع ذلك يرى نيتشه أن في الالمان جدية وعمقا يبعثان على الامل بأنهم سينقذون أوروبا ، فللالمان من الفضائل الرجولية أكثر مما للفرنسيين أو الانكليز منها ، فهم يتمتعون بالمصابرة والصبر والاجتهاد ــ ومن هنا نشأت علمانيتهم وعلمهم وانضباطهم العسكري ، وانه لمن المبهج أن يرى المرء كيف أن أوروبا قاطبة قلقة من الجيش الالماني .

ويرى نيتشه انه اذا استطاعت القدرة الالمانية على التنظيم أن تتعاون وموارد روسيا الكامنة من المسواد والبشر ، فعندشة سيشهد العالم عصر السياسات العظمى • فنحن تتطلب تناميا مشتركا بين الاقوام الالمانية والسلافية ، كما ونتطلب أيضا أمهر الماليين ، أي اليهود ، كي نصبح أسياد العالم • اننا نتطلب اتحادا غير مشروط مع روسيا • باعتبار أنه ليس هناك من بديل لهذا الامر سوى التطويق والغنق •

وتتمثل المشكلة وألمانيا في بلاهة ذهن معينة تكفر عن صلابة الخلق هذه ، فألمانيا تفتقد تلك التقاليد الثقافية المريقة التي جملت من الفرنسيين أنقى وأمهر الأمم الأوروبية •

ويقول نيتشه: اننسي أؤمن فقط بالثقافة الفرنسية ، وأعتبر كل شيء آخر غير هذه ، ويدعو نفسه بثقافة ، كسوء فهم ، فالمرء عندما يقسرا مونتين ولارشفكو وفوفنارج وشامغور يشعر بأنه مع هؤلاء الكتاب لاقرب من عصور العتاقة من كونه مع أية مجموعة أخرى ومن أي شعب آخر • ففولتير لهو سيد عظيم للعقل ، كما وان تاين لأول المؤرخين الاحياء ، وحتى الكتاب الذين جاءوا بعد هولاء كفلوبير وبورجيه وأناتول فرانس الخ ٠٠٠ هم أرفع بصورة لا متناهية من جميع كتاب أوروبا في أمناء الفكر واللغة • فأي وضوح ودقة مرهفة في هؤلاء الفرنسيين •

ويرى نيتشه أن النبالة الأوروبية في الندوق والسلوك هي من صنع فرنسا • لكنها من صنع فرنسا القديمة ، فرنسا القرنين السادس والسابع عشر ، فالثورة الفرنسية بتدميرها للارستقراطية قد دمرت بطانة الثقافة ومربيها ، ويعتقد نيتشه بأن الروح الفرنسية العالية هي روح واهنة شاحبة اذا ما قورنت بروح تلك في تلك العصور وبالرغم من ذلك يرى أنه لا يزال في فرنسا بعض الصفات الجميلة ، ففي فرنسا يتأملون في جميع القضايا السيكولوجية والفنية بمهارة واتقان أكمل ، بصورة لا تقارن ، من اتقان الالمان ومهارتهم في دراسة هذه القضايا وخلال البرهة ذاتها التي ارتفعت فيها ألمانيا فأمست قوة عظمى في السياسة العالمية ، أوجدت فرنسا لنفسها أهمية جديدة في الثقافة

ويلاحظ نيتشه أن روسيا هي وحش أوروبا الاشقر • فشعبها يدين بجبرية عنيدة مستسلمة للقضاء والقدر ، الامر الذي يجعلها تبزنا ، حتى في هذا المصر ، نحن معشر الأوروبيين • ولروسيا حكومة قوية طليقة من البلاهة البرلمانية ، ولقد كانت قوة الارادة تتجمع وتتحشد هناك منذ زمن طويل ، وأنها تهدد الآن بالانطلاق ، ولن يعجب المالم أذ يجد روسيا قد أصبحت ، ذات يوم ، سيدة أوروبا ، وأن المفكر الذي يهمه (1) مستقبل

<sup>(</sup>١) ويل ديورالت : قصة الفلسفة : ص ٧٤٢ •

أوروبا سيعسب من جميع وجوه المستقبل ، حسابا لليهود والروس بوصفهم أضمن وأنسب عاملين في المسرحية العظمى ومعركة القوى •

ولكن الايطاليين هم ، في نهاية المطاف أرهف وأشد الشعوب الموجودة عنفوانا ، فالانسان النبتة ينمو أقوى نمو في ايطاليا كما تبجح ألفيري • فحتى لأحط الايطاليين هيئة الرجولة وكبرياء أرستقر اطية • وان لجندولي بندقي فقير شكلا أفضل دائما من قاض برليني ، وهو في النهاية حقا لانسان أفضل من ذاك •

ويعتقد نيتشه أن الانكليز هم أسوأ الشعوب، فهم الذين أفسدوا الذهب الفرنسي بالخداع الديمقراطي و فأصحاب الدكاكين والمسيحيسون والأبقار والنساء وديمقراطيون آخرون، همؤلاء جميعا يشكلون جماعة واحدة وتنتمي الفئة الواحدة منهم للاخرى و زد على ذلك أن النفعية والتعصبية الانكليزيتين هما الدرجية الدنيا من الثقافة الأوروبية وفقط في بلد تسوده المنافسة حتى قطع الرقاب، يستطيع أي امريء أن يدرك الحياة كصراع من أجل مجرد الوجود و وقط في بلد

تضاعف قيه عدد أصحاب الدكاكين والسفن فبلغ فاك الرقم الضخم حيث مكنه مسن التغلب على الارستقراطية ، يمكن للناس أن ينسجوا الديمقراطية ويلفقوها ، فهذه الديمقراطية هسي الهدية ، الهدية الاغريقية ، التي قدمتها انكلترا للمالم الحديث و فمن سينقذ أوروبا من انكلترا ، ويخلص انكلترا من الديمقراطية ؟

# نيتشه والأرستقراطية:

ان الديمقراطية تعني مدرى ، وتعني السماح لكل جزء من نظام عضوي بأن يفعل تماما ما يريده ويرغب فيه ، وتعني انهيار التلاحم والتوافيق وتتويج الحرية والفوضى ، وتعني عبادة العادية الستحالة وجود الرجال العظام بد فكيف يكون يمقدور الرجال العظام الخضوع لتعقيرالديمقراطية وقلة احتشام الانتخابات وفظاظاتها ؟ فأي حظ من النجاح سيكون لهؤلاء ؟ فما يكرهه الشعب ، كما تكره الكلاب الذئب ، انما هو الروح الحرة ، عدو جميع القيود والأغلال انه ، اللامتعبد ، الرجل الذي لا يكون عضوا منتظما في العزب \* فكيف

يستطيع السوبرمان أن ينشأ من تربة كهذه ؟ وكيف يكون بمقدور الأمة أن تصبح أمة عظيمة عندما يكون أعظم رجالها غير مستخدمين ومتبطي العزائم ولربما مجهولين ؟ ان مجتمعا كهذا يفقد الخلق ، فالتقليد يكون أفقيا بدلا من أن يكون عموديا وليس السوبرمان بل رجل الاكثرية هو الذي يصبح المثل الأعلى والنموذج ، ويمسي كل شخص شبيها يكل شخص آخر غيره ، وحتى الجنسان يتقاربان والرجال يمسون نساء ، والنساء يصبحن رجالا •

اذن قان الانثوية هي النتيجة الطبيعية للديمقراطية والمسيحية • فهنا يطالعنا الرجل الصغير التافه ، ولذلك تحاول النساء أن يجعلن من أنفسهن رجالا • وذلك لأن فقط الرجل الذي فيه من الرجولة ما يكفي يستطيع أن ينقذ الانثى في المرأة • ولقد خلق ابسن ذاك الخادمة النموذجية من ضلع الرجل ؟ عجيب هو فقر ضلوعي ! هذا ما يقوله الرجل • لقد فقدت المرأة بتحررها ، القوة والوقار ، فأين يوجد اليوم للنساء ذاك المركز أو المقام الذي كان لهن في عهود البوربون ؟ ان المساواة بين الرجل والمرأة لهي أمر مستحيل ، وذلك لأن

العرب بينهما سرمدية خالدة ، وفي هذه العرب لن يعل السلام بدون نصر ب فالسلام يرفرف فقط عندما يصبح الواحد منهما أو الآخر هو السيد المعترف به ٠

وانه لأمر مخطر أن نحاول المساواة والمرأة ، فهي لن تكون قانعة بذلك ، فهي ترضى باخضاعها وذلك اذا كان الرجل رجلا - وعلاوة على ذلك فان كمالها وسعادتها يكمنان في الأمومة - فكل شيء في المرأة هو أحجية أو لغز ، ولكل شيء فيها جواب واحد ، انه الحمل والانجاب - وليس الرجل سوى وسيلة للمرأة ، فغايتها تكون دائما الطفل -

ولكن ما الذي تكونه المرأة بالنسبة للرجل ؟٠٠ انها دمية معظرة • وتتوجب تربية الرجل من أجل الحرب ، وتربية المرأة من أجل انجاب المعاربين ، وكل شيء غير هذا يكون طيشا وحماقة • ومع ذلك فأن المرأة الكاملة هي نموذج من بشرية أرقى من الرجل الكامل ، وهي شيء ما أندر أيضا • والرجل لا يستطيع أن يكون له من اللهلف ما يكفي ازاء النساء ، وان قسما من توتر الزواج تكمسن في تكميله للمرأة وتضييقه للرجل • وعندما يغطب

الرجل المرأة ، يعرض عليها اعطاءها العالم بأسره، وعندما تتزوج منه يعطيها ما عرضه عليها ، وحالما يولد الطفل يتوجب عليه أن ينسى العالم ، وهنا تصبح ايثارية العب أنانية العائلة • فالاستقاسة والابتكار هما ترفان من متارف العزوبة •

وعندما يمسىالامر متعلقا بأعمق تفكير فلسفي، فعدئذ يصبح جميع الرجال المتزوجين معطا للريبة والشك • ويبدو لي أنه من السخف أن ينبغي على رجل اختار تقييم الوجود ككل ميدانا له ، أن يثقل كاهليه بهموم العائلة ، بتوفير الخبز والأمن والمركن الاجتماعي لزوجته وأطفاله وفالكثيرون منالفلاسفة قد توفوا حينما ولد لهم الوليد الاول • لقد هبت الريح نافذة من خلال ثقب مفتاح بابي وقائلة هيا تعال ! وفتح بابي ، بخبث دفتيه وقال فلتذهب ! لكننى كنت اضطجع مكبلا باصفاد حبى لأطفالي • وتأتى مع الانثوية الاشتراكية والفوضوية ، فهذه جميعا من هودج الديمقراطية ، فاذا كانت المساواة في القوة السياسية أمرا عادلا ، فلماذا لا تكون هناك مساواة في القوة الاقتصادية ؟ ولماذا ينبغي أن يكون هناك قادة في كـل مكـان ؟ وهنـاك بعض الاشتراكيين الذين سيمجبون بكتاب زرادشت ، لكن

نيتشه لا يريد اعجابهم ولا يرغب فيه ، ولذا يقول: هناك البعض من الذين يبشرون بنظريتي في العياة ، ولكنهم يبشرون في الوقت ذاته بالمساواة المبشرين بالمساواة ، وذلك لأن العدالة تصرخ من داخلي و تقول ليس الناس بمتساوين و وانني لا أرغب في أن يكون بيني و بينكم أي شيء مشترك، أنتم أيها المبشرون بالمساواة ، فان جنون العجز الطاخية يصرخ من داخل ذواتكم مطالبا بالمساواة وتمقتها، الطبيعة كما يرى نيتشه تكره المساواة وتمقتها، فهي تحب التمييز بين الافراد والطبقات والانواع.

لذلك فان الاشتراكية تناهض البيولوجيا: زد على ذلك ان عملية النشوء تستلزم استغلال النوع أو العنصر أو الطبقة الدونية ، أو استثمار القوي لمن هو دونه ، فالحياة بأكملها هي استغلال ،وتعيش غائبا على حياة أخرى ، فالسمك الكبير يمسك بالصغير ويلتهمه هذه هي القصة بكاملها \*

ويرى نيتشه أن الاشتراكية هي الحسد : فالاشتراكيون يريدون شيئًا ما نملكه • وعلى كل حال فان الاشتراكية هي حركة سلسلة القياد ، فكل ما يكون ضروريا للسيطرة عليها هو ان نفتح ، بين فترة وأخرى ، الباب المسحور الفاصل بين الأسياد والعبيد وان نترك لقراء التذمر والاشياء أن يصمدوا الى الجنة وليس الزعماء هم الذين ينبغي أن نخشاهم ونرهبهم بل أولئك الدونيون الذين يعتقدون بأن باستطاعتهم أن يتخلصوا بالثورة من التبعية التي تكون النتيجة الطيعية لمعجزهم وكسلهم ، ومع ذلك فان العبد يكون نبيلا فقط عندما يثور (١) •

وعلى المعوم ، فان العبد يعتبره نيتشه أنبل من أسياده الحديثين \_ أي البرجوازيين • وانها لعلامة من علامات دونية حضارة القرن التاسع عشر أن ينبغي على رجل المال أن يكون قبلة لهكذا مقدار من العبادة والحسد • ولكن رجال الاعمال هؤلاء هم أيضا عبيد ودمى للرتابة وضحايا للممل، وليس لديهم الوقت من أجل الفكر الجديدة ، فالتفكير أمر محرم بينهم ، كما وأن مباهج المقل ليست بمتناول أيديهم • ومن هنا ينشأ قلقهم وبحثهم الدائم عن السعادة ، فبيوتهم لا تكون أبدا

<sup>(</sup>١) ويل ديورانت : قصة الفلسفة من ١٤٨٠ •

مساكن ، وترفهم السوقى بدون ذوق ، وفي صالات عرضهم للوحات الزيتية الأصيلة قد ألصقوا على كل لوحة سعرها ، وتسلياتهم الشهوائية تبلد الذهن أكثير مما تنعشبه - فلتنظر إلى هيؤلاء النفايات ، انهم يكسبون الثروات ، لكنهم بذلك يصبحون أشته فقرا ممسا كانوا مسن قبسل ، وهم يسلمون بجميع كوابح الارستقراطية ولكن بدون أن يجدوا طريقها المثيب المفضى الى مملكة الذهن • فلتنظر كيف يتسلقون ، هؤلاء القردة السريمي، الحركة ! فالواحد منهم يتسلق فوق الآخر ، وهكذا يغوصون بذواتهم في الوحل والاعماق ٠٠٠ ولتشمم رائعة أصحاب الدكاكين المنتنة ، ولتلاحظ التوام طموحهم وأنفاسهم الشريرة ع

ويخلص نيتشه من تحليل هذه الامور الى القول بأن المجتمع سوف ينقسم الى ثلاث طبقات : المنتجين ( الفلاحيين والبروليتاريا ورجيال الاعميال ) ، والرسميين ( البنود والمرظفين ) والحكام • وهذه الطبقة ستحكم ولكن أبناءها لن يكونوا موظفين في الحكومة ، فعمل الحكومة الواقعي هو عمل حقير • فالحكام سيكونون رجال دولة فلاسفة أكثر مسن كونهم موظفين • وسترتكز قوتهم على السيطرة

على الأمور المالية والجيش ، ولكنهم سيعيشون كالجنود أكثر من عيشهم كماليين وممولين وسيكونون حماة أفلاطون بالذات ، فلقد أصاب أفلاطون حينما رأى في الفلاسفة أرقى البشر وسيكونون رجالا مهذبين شجمانا وأقوياء ، منهم المعلماء والقادة المسكريون مما ، وستوحد بينهم بالدماثة وروح الجماعة : فهؤلاء الرجال تبقيهم ، بصورة صارمة ، الاخلاق والاحترام والمادة ، والمعرفان ، وأكثر من ذلك الرقابة والغيرة المتبادلتان ، داخل الحدود ، وسيكونون مبتكرين مبدعين في التبصر والسيطرة على الذات والرقة والكبرياء والصداقة ،

فهل ستكون هذه الارستقراطية طبقة ويكون سلطانها متوارثا ؟ نعم بمعظمها ستكون كذلك ، ولكن ستكون لها منافذ تفتح بين فترة وأخرى لادخال دم جديد اليها ، ولكن لا يوجد هناك من شيء يكون بمقدوره أن يلوث ويضعف الارستقراطية هكذا اضعافا وتلويثا كتزاوج أفرادها والطبقة الصعلوكة الثرية كما درجت الارستقراطية الانكليزية على ذلك ، فمثل هذا التزاوج هو الذي حطم أعظم هيئة حكومية شهدها العالم حتى اليوم و الدي

رأعني بهذه مجلس الشيوخ الروماني الارستقراطي و فليست هناك وصدفة في المولد ، فكل ولادة هميي حكم تصدره الطبيعة على الزواج ، والرجل الكامل انما يولد بعد أجيال من الانتخاب والاعداد ، فأسلاف كل انسان قد دفعوا ثمن ما يكونه •

ولكن هل يؤذى هذا القول آذاننا العريقة في الديمقراطية شديد الأذى ؟ لكن تلك الاقوام التي لا تستطيع أن تحتمل هذه الفلسفة هي أقوام مقضى عليها بالهلاك ، أما تلك العناصر التي تعتبرها أعظم بركة ، فهي العناصر المكتوب عليها أن تصبح أسيادا للمالم • وفقط بمقدور أرستقراطية كهذه أن تكون لها الرؤيا والشجاعة لجمل أوروبا أمة زلانهاء هذه القومية البقريـة ، وهذه الوطنيـة العقرة • فلنكن أوروبيين أخيارا على شاكلة نابليون وغوتيه وبيتهوفن وشوبنهور وستندال رهاینی • فلقد مضی علینا زمن جد طویل و نحن شظایا و هتامات متناثرة مما یمکن أن یکون کلا كاملا ، فكيف يمكن لحضارة عظمى أن تنمو في هذا الجو من الاهواء الوطنية وضيق الأفق الاقليمي ؟ آان زمن السياسات الحقيرة قد ولي وانقضى ، وحان أوان الارغام على اتباع السياسات العظمى • فمن

سيتبدى المنصر الجديد وسيتجلى الزعماء الجدد ؟ ومتى ستولد أوروبا ؟

# زرادشت والتعول الثلاثي:

يمتبر كتاب « هكذا تكلم زرادشت » من أوفر مؤلفات نيتشه حظا وأقلها عرضة للنقد ، كونه غامضا تمسخ مميزاته كل مجهود يهدف الى ايجاد الاخطاء فيه • ففكرة العود الابدي ، رغم أنها فكرة مألوفة لدى بعض الفلاسفة ، غير أنها مجهود سحري يبذل لاستعادة الايمان والخلود •

وبالرغم مما يلاحظ في أفكار نيتشه من صلف وغرور ، فقد كان في أبحاثه ينهد دائما ولا هم له الا الوصول الى الحقيقة وايجاد انسان يتفوق على انسانيته بالمجاهدة والتغلب على المناصر والمادات والتقاليد وما توارثته الاجيال من المقائد الموهنة للمزم، محاولا اقامة مجتمع خاص بأفراده المتفوقين، لأن المالم الذي يتفوق على الانسانية انما يعود بعد هذا الجنوح الى بذل حبه للاصاغر والمتضعين م

ويلاحظ أن نيتشه يمهد في كتاباته الى ضرورة تحطيم كافة الوصايا والمادات والتقاليد والىوجوب انكار الشريعة الادبية لاقامة شرعة جديدة ما وراء الخبر والشر • ثم نراه يبحث بين الانقاض عن دستورا يصلح لانسانيته المتفوقة ولحل كافة الممضلات الاجتماعية التي تسيطر على الانسائية جمعاء \* لهذا ابتدع قصة زرادشت الذي اقتبس أفكاره من الوصايا والشرائع القديمة وصايحا جديدة لحياته الجديدة فقال : « حذار من الطفرة في مسلك الفضيلة ، فعلى كل فرد أن يسبع في طريقه وان جنح عن مسلك الآخرين ، فلا يطمعن إلى بلوغ الدروة وحده ، اذ على كل سائر أن يكون جسرا للمتقدمين وقدوة للمتأخرين موقد نتساءل أين هذه الوصية مما دعا اليه زرادشت في مقكراته نفسها حيث يقول : على أهل السيادة الانسانية المتفوقة أن يمهدوا سبل السعادة لمن هم دونهم بتضعية ملذاتهم وراحتهم ، وعليهم أيضا أن ينقذوا من لا يصلحون للحياة بالقضاء عليهم دون امهال •

وفي زرادشت يشرح نيتشب تعول العقبل في مراحله الثلاث عن طريبق الرمز فيعرفنا كيب استحال العقل جملا ، وكيف استحال الجمل أسدا ، وكيف استحال الأسد أخيرا فصار ولدا • فقال :

« ما أوفر الأحمال التي تثقل العقل الجلد الصلب وهو مجلي الوقار ، فإن صلابته تتوق الى الحمل الثقيل بل الى أثقل الاحمال • يفتش العقل السليم عن أثقل الاحمال فينيخ كالجمل ظهره متوقعا رفع خير حمل اليه • إن المعقل السليم ينادي الابطال قائلا: أي حمل هو الاثقل لأرفعه فتغتبط به قوتي ؟ أفليس أثقل الاحمال هو في الاتضاع لانزال العذاب بالغرور ؟ أفليس أثقلها أن يبدي الانسان اختلالا لتظهر حكمته جنوبا ؟

أم أثقلها في تخلي الانسان عن مطلب حين يقترن هذا المطلب بالنصر ، أم في ارتقاء قمم الجبال لتحدي من يتحدى ؟ أم أثقلها في أن يتغذى الانسان باقماع السنديان والاعشاب ويتحمل مجاعة نفسه من أجل الحقيقة ؟ أم أثقلها في احتمال المرض وطرد العواد للعزين ، أم في محادثة الصم الذين لا يسمعون ولا يعون ما تريد ؟أم أثقلها في الاتحدار الى المياه القدرة اذا كانت الحقيقة فيها والرضى بملامسة الضفادع اللزجة والمقارب التي تقطر صديدا ؟

أم أثقلها في محبة من يحتقرنا وفي مد يدنا لمصافحة شبح يقصد أدخال الرعب الى قلوبنا ؟ ان العقل السليم يعمل ذاته جميع هذه الاثقال المرهقة ، وكالجمل الذي يسارع الى طريق الصعراء عندما يرفع الوقر عن ظهره هكذا يندفع هو أيضا نعق صعرائه وهناك في الصعراء القافلة يتم التعور الثاني • يحسب العقل أسدا لأنه يطمع الى نيل حريته وبسط سيادته على صعرائه •

وفي هذه الصحراء يفتش عن سيده ليناصب العداء حسب سيده السابق ، فهو يستعد لمكافحة التنين والتغلب عليه • ومن هو هذا التنين الذي يتمرد المقل عليه فلا يريد بعد الآن أن يرى فيه ربه وسيده ؟

ان التنين هو كلمة « يجب عليك » وعقل الأسد يريد أن ينطق بكلمة « أريد » ان كلمة « الواجب » تترصد الأسد على الطريق تنينا يدرع بآلاف الاصداف وعلى كل قطعة منها تتوهج بأحرف مذهبة كلمة « يجب عليك » • وعلى هذه الاصداف تشع شرائع ألف عبور التنين الاعظم يصبح قائلا ان جميع الشرائع تتوهج على • كل ما هو سنة قد أوجد من قبل ، وبي تعمل جميع السنن الكائنة • والعق ان كلمة « أريد » يجب ألا ينطق بها أحد

بعد! هكذا قال التنين •

فأية حاجة لكم أيها الأخوة بأسد العقل ؟ افعا يكفيكم الحيوان القري الجليل الممنع بامتناعه ; ؟ . من العبث أن تطمعوا الى خلق سنن جديدة ، ان الأسد نفسه ليعجز عن هذا الخلق اذ لا يسعه الا أن يستعد بتحرير نفسه لخلق جديد لأن قوته لن تتجاوز هذا العد •

أيها الأخوة ، ان العمل الذي تعتاجون فيه الى الأسد انما هو تحرير أنفسكم والوقوف ببطولة الامتناع في وجه الواجب • ذلك أيها الأخوة هو العمل الذي تعتاجون الى الاسد للقيام به •

ان الاستيلاء على حق ايجاد سنن جديدة يقضي بالجهاد المنيف على المقل الخشوع الصبور ، ولا ريب ان في هذا الجهاد قسوة لا يتصف بها الحيوانات المفترسة •

لقد كان العقل فيما مضى يتعشق كلمة « الواجب » كأنها أقدس حق له ، وقد أصبح عليه الآن أن يجد في هذا الحق المفدى ما يحدو به الى

التعسف والتوهم ، ليتمكن بارهاق عشته أن يستولي على حريته وليس غير الاسد من يقوم بهذا الجهاد -

ولكن ما هو العمل الذي يقدر عليه الطفل بعد أن عجز الاسد عنه ؟ ولماذا يجب أن يتحول الاسد الى طفل ؟ ذلك لأن الطفال طهر ونيسان ، لأنه تجديد ولعب وعجلة تدور على ذاتها فهو حركة البداية وعقيدة مقدسة \*

أجل أيها الأخوة ، ان العمل الالهي للابداع يستلزم عقيدة مقدسة ، فان العقل يطلب الآن أن يجد دنياه • لقد ذكرت لكم تحولات العقل الثلاثة فأوضعت كيف استحال العقل جملا وكيف استحال أحبرا الى طفل • هكذا قال زرادشت ، وكان في ذلك العين مقيما في مدينة اسمها البقرة العديدة الالوان •

#### منابر الفضيلة:

وبلغ زرادشت خبر حكيم أطنب الناس في علمه ومقدرته في التكلم عن الكرى ، وعن القضيلة فحبوه بالتكريم والتبجيل واتبمه عدد من الشبان أصبحوا دعامة لنبره المالي ، فذهب زرادشت

وجلس معهم أمام المنبن مصغيا الى العكيم فكسان يقول : مجدوا الكرى وعظموه لأن له المقام الاول وتحاشوا مرافقة من ساء رقادهم ومن استحوذ عليهم الأرق • أن اللص ليقف خاشعا أمام الكرى فيدلج في الليل مخرسا وقع أقدامه ولكن الساهر المجازف لا يتورع عن حمل بوقه • ليس بالسهل أن يعرف الانسان كيف يستسلم لسنة الكرى ، وليس الا لمن عرف كيف ينتبه طول النهار أن ينام ملء جفنيه • يجب عليك أن تقوم نفسك عشر مرات في النهار فتغنم خير التعب وتهيء المخدر لروحك • عليك أن تصالح نفسك عشر مرات في النهار لأنه اذا كان في قهر النفس مرارة فان في بقاء الشقاق بينك وبينها ما يزعج رددك • عليك أن تجد عشر حقائسق في يومك كيلا تضطر الى السعى وراءها في توميك فتبقى نفسك جائعة •

عليك أن تضعك عشر مرات في يومك لتكون مرحا كيلا تزعجك معدتك في ليلك والمعدة بيت الداء • قليل من يعرف هذا من الناس ، ولن يتمتع بالرقاد الهنيء الا من حاز جميع النضائل • فاذا ما المرء أدى شهادة زور أو تلطخ بالزنا وأذا هو اشتهى خادمة قريبه فقلد حرم وسائل الهناء في نومه -

غير أن المرء يحتاج فوق فضائله الى شيء آخر وهو أن يندفع الى الرقاد بفضائله نفسها في الزمن المناسب •

ان من الفضائل من هي كالغانيات ، فأقم بينهن حائلا كيلاً ينتهين الى عراك تكون أنت ضعيته •

ليكن سلام بينك وبين ربك وبين الأقربين ، فلا نوم هنيء بدون هذا السلام • وسلم شيطان جارك أيضًا لئلا يزودك في رقادك •

أكرم السلطة واخضع لها حتى ولو كانت هذه السلطة عرجاء • إن ذلك ما يقتضيه النوم الهنيء•

وما أنا بالجاني اذا كان يحلو لسلطة أن تسير متعارجة ·

ان خير الرعاة من يقود قطيعه الى المروج المخضراء، ذلك ما يقتضيه الرقاد الهنيء • لا أطلب كثيرا من المجد ولا وفيرا من المال وكلاهما يؤدي الى

الاضطراب ، ولكن المرء لا ينام هنيئا ما لم يكن له شيء من الشهرة ولديه شيء من المال •

أفضل أن يزورني القليل من الناس على أن يرتاد مسكني عشراء السوء ، وهذا العدد القليل يجب عليه أن لا يطيل السمر عندي للله يعكر صفو رقادي •

تسرني مجالسة البله لأنهم يجلبون النعاس ، ولشد ما يغتبطون عندما نعبد حماقاتهم ونشهد باصاباتهم •

على هذه الوتيرة يقضي فضلاء الناس نهارهم و أما أنا فانني اذا أمسى المساء أحترس من أن أراود النفاس لأنه سيد الفضائل ولا يرتاح الى تحرش لساهرين •

وتعت جنح الظلام استعرض ما فكرت فيه وما ملته في يومي فأنطوي على نفسي كالحيوانالمبور أسائلها عما قهرت به أميالها عشر مرات وعما عقدت به الصلح مع ذاتها عشر مرات ، وعنالحقائق لعشر والمسرات العشر التي أفعمت بها •

وبينما أكون مستغرقا تهزني الاربعون خاطرة،

يستولي النماس على فجأة ، وهكذا يسودني الكرى سيد المضائل دون أن أتوجه بدعوة اليه •

يشغل النماس جفني فينمضان ، ويلمس فمي فيبقى مفتوحا ٠

انه يدلف الي كلص معبوب فيسرق أفكاري وأبقى أنا منتصبا كعمود من خشب ، ثم لا تمر لعظات حتى أنطرح ممددا على فراشي •

وبعد أن أصغى زرادشت الى هذه الاقوال يقرع العكيم بها الاسماع تملك ضعكه وأشرق نور في جوانب نفسه فناجاها قائلا:

يتراءى لي أن هذا العكيم قد جن كغواطره الاربعين •

ولكنه جد خبر بحالات الكرى \* فما أسعد من يجاور هذا الحكيم! لأن مثل هذا النعاس شديت الانتقال بالعدوى حتى الى ما وراء الجدران \*

ان شيئا من السحر يقوح من منبره العالي ، وما يجتمع هذا العدد من الشبان عبثا حول خطيب الفضائل م

ان قاعدة هذا العكيم انسا هي ـ اسهـروا لتناموا ـ وفي العقيقة لو لم يكن للعياة معناهـا ووجب أن اختار لها حكمة لا معنى لها لما كنت أجد أفضل من هذه القاعدة ·

لقد أدركت الآن ما كان يطلب الناس قبل كل شيء عندما كانوا يفتشون عن أوليات الفضائل ، انهم كانوا يطلبون النوم الهنيء والفضائل التي يتجلى على مفرقها تاج المخدرات ، وما كانت الحكمة في عرف حكماء المنابر ، وقد نالوا الاعجاب والثناء ، الا قاعدة نوم لا تقلقه الاحلام ، انهم لم يكتشفوا معنى أفضل من هذا المعنى للحياة .

وكم في أيامنا هذه من أناس يشبهون هذا الواعظ في دعوته الى الفضيلة غير أنهم أقل اخلاصا منه • ولكن هذا الزمان لم يعد زمانهم ولن يطول وقوفهم والكرى يراود أفكارهم فهم عن قريب سيمددون • طوبى لمن دب الى عيونهم النعاس! انهم عما قريب سيرقدون • هكذا تكلم زرادشت •

# الماخوذون بالعالم الثاني:

وترامى زرادشت يوسأ بخياله الى سا وراء

الانسانية ، فتراءى هذا العالم لديه كما يراه جميع الماخوذون بالعالم الثاني خليقة رب متالم مضطرب، فقال : رأيت الدنيا كانها أحسلام نائم أبدعت أبغرة جوالة متلونة ترتد عنها ألوهية النفس على غير رضى • وقد لاح لي الغير والشر والافسراح والاحزان ، وذاتي وذات الآخرين • كما تلوح الابغرة الملونة لمين المبدع ، ولعل المبدع أراد أن يتحول ببصيرته عن ذاته فأوجد العالم •

لا ينتشي المتألم بمسرة أشد من مسرته خينما يعرض عن آلامه وينسى نفسه • هكذا تكشف لي المالم يوما فرأيت مسرته ثملا ونسيانا وهو يتقلب أبدا في نقائصه معكسا للتناقض الابدي •

نظرت الى المالم يوما فلاح لي مسرة مسكرة يتمتع بها مبدع غير كامل خلقته أنا ، فجاء ككل أعمال البشر جنة بشرية •

ما كان هذا الآله الا انسانا ، بل جزءا مــن شخصية انسان ، لأنه نشأ من ترابي ومن لهبي • انه لشبح من هذا العالم لا من وراء هذا العالم •

شهدت ذلك أيها الأخوة ، فتفوقت على ذاتـــي

بآلامي ، وحملت ترابي الى الجبل حيث أوقدت نارا تشع نورا فاذا بالشبح يتوارى مبتعدا عني •

فاذا ما آمنت الآن بمثل هذا الشبح ، فلا يكون ايماني توجعا وصغارا ، ذلك ما أقوله للمأخوذين بالعالم الثاني •

ما أوجدت العوالم الأخرى في هذا العالم سوى الآلام والشعور بالعجز ، ذلك ما أوجدته تلك العوالم فأوجدت معه هذا الجنون السريم الزوال بسعادة ما ذاقها من الناس الا أشدهم آلاما •

ان المتعب الذي يطمع الى اجتياز أبعد مدى بطفرة واحدة ، بطفرة قاتلة ، وقد بلغت به مسكنته وجهالته حدا لا يستطيع عنده أن يريد ، انما هو نفسه مبدع جميع الآلهة وجميع العوالم الأخرى -

صدقوني أيها الأخوة ان الجسد قد قطع وجاءه من الجسد ، فغدا يجس بأنامله مواضع السروح المضللة ، وذهب يتلمسها من وراء العواجز القائمة على مسافة بعيدة • صدقوني أيها الأخوة ، ان الجسد قد تملكه اليأس من الارض فسمع صوتا

يناديه من قلب الوجود ، فأراد أن يخترق برأسه أطراف العواجز ، بل حاول العبور منها الى العالم الثاني ، غير أن العالم الثاني جد خفي عن الناس لآنه بتغنثه وابتماده عن كل صفة انسانية ليس الا سماء من العدم • أن قلب الوجود لا يخاطب الناس أذا لم يكلمهم كانسان •

والحق أنه ليصعب علينا اثبات الوجود واستنطاقه • أجيبوا أيها الأخوة ، أفما يلوح لكم ان أغرب الأمور أثبتها دليلا ؟

أجل: أن هذه الذات على ما فيها من تناقض واختلال تثبت بكل جلاء وجوده ، فتتبدع وتعلن ارادتها لتضع المقاييس وتعين قيم الاشياء ، وما تطلب هذه الذات في اخلاصها الا الجسد حتى في حالة استغراقه في أحلامه وتحفزه للطيران بأجنعته المعطمة .

ان هذه الذات تتدرب على الافصاح عن رغباتها باخلاص ، وكلما ازدادت تدربا ألهمت البيان للاشادة بالجسد وبالأرض •

لقد علمتنى ذاتى عزة جديدة أعلمها الآن

للناس: علمتني ألا أخفي رأسي بعد الآن في رمال الأشياء السماوية ، بل أرفعها رأسا عزيزة ترابية تبتدع معنى الارض \* انني أعلم الناس ارادة جديدة يتخبرون بها السبر على الطريق التي اجتازها الناس عن غباوة من قبلهم ، أعلمهم أن يطمئنوا الى هذه الطريق فلا تنزلق أرجلهم عنها كما انزلقت أرجل الاعلاء المتهكمين ، وما هؤلاء الا من ابتدعوا لاشياء السماوية واخترعوا قطرات الدماء المراقة لافتداء البشر \* على ان هذه السموم التي أخذوا بلذتها ورهبتها لم يستخرجوها الا من الجسد ومن بلذتها ورهبتها لم يستخرجوها الا من الجسد ومن

لقد شاءوا الفرار سن الشقاء وتراءت لهم الكواكب بعيدة صعبة المنال فوجموا يدفعون بالزفرات قائلين : واأسفاه ! لم لا تنفتح أمامنا سبل في السماء ننسحب عليها الى وجود آخر والى سعادة أخرى ؟

في ذلك الحين اخترعوا أوهامهم وكؤوسهم الصغيرة المترعة بالدماء • • • وحسب هؤلاء الناس في عقوقهم أنهم فازوا بالنعيم يعيدا عن جسدهم وعن الارض ، وتناسوا أن تنعمهم ورعشة ملذاتهم انما نشأت من جستهم ومن هذه الارض •

ان زرادشت ليشفق على الاعلاء فلا يغضب لما أوجدوه من وسائل السلوان ولا يتمرم لأنهم عقوا جسدهم وأرضهم عبل هو يرجو لهم الشفاء والتغلب على أنفسهم ليوجدوا لهم أجسادا أرقى من أجسادهم •

ان زرادشت لا يغضب أيضا على الناقة التسي تعن الى وهمها فتذهب في منتصف الليل لتطوف يقبر الهها ، ولكنه لا يرى في دموع هذه الناقة الا أثر المرض والجسم المريض •

لقد وجد في كل زمان كثير من المرضى المستغرقين المتشوهين فهم يكرهون الى حد الهوس كل من يطلب المعرفة ، ويكرهون أبسط الفضائل وهي فضيلة الاخلاص •

انهم يلتفتون دائما الى الوراء ، الى الأزمنة المظلمة ، اذا كان للجنون وللايمان حلتهما الخاصة، فكان الاله يتجلى في هوس العقل ، وكانت كل ريبة خطيئة •

لقد عرفتهم جد المعرفة ، أولئك المتجلين على

صورة الله ومثاله ، فتيقنت أن جميع رغباتهم تتجه الى أن يؤمن الناس بهم وأن يصبح كل شك فيهم خطيئة ، وما فات مداركي ذلك الايمان الذي يدعون رسوخه فيهم • فانهم لا يؤمنون لا بالعوالم الأخرى ولا بقطرات الدماء تفتدي العالم ، بل هو كسائر الناس يعتقدون بالجسد ، ويرون أن أجسادهمم نفسها هي الكائن الواجب الوجود •

غير أن هؤلاء الناس يرون الجسد كاثنا معتلا ، فيودون أن يبارحوا جلودهم وذلك ما يدفعهم الى الاصفاء للمبشرين بالموت وما يهيب بهم الى التبشير بالموالم الأخرى •

أما أنتم ، يا اخوتي ، فاصغوا الى صوت الجسد الذي أبل من دائه لأن هذا الجسد يخاطبكم بصوت أنتى وأخلص من تلك الاصوات •

ان الجسد السليم يتكلم بكل اخلاص وبكيل صفاء، فهو كالدعامة المربعة من الرأس حتى القدم وليس بيائه الا افصاحا عن معنى الارض • وهكذا تكلم زرادشت •

#### الملذات والشهوات :

اذا كان لك فضيلة يسا أخي ، وكانست هسده الفضيلة خاصة بك فانك لا تشارك فيها أحسدا سواك - ولا ريب في أنك تريد أن تدعوها باسمها وتداعبها لتتسلى بها ولكنك بهذا أشركت بها الناس بما أطلقت عليها من تعريف ، فأصبحست أنست وفضيلتك مندغمين في القطيع -

خير لك يا أخي أن تقول: ما تلذ به روحيى وتتمذب به يتعالى عن أن يسمى ، وهذا العجز عن أدراكي له يخلق المجاعة في أحشائي •

لتكن فضيلتك أسمى من أن تستخف بالأشياء عند تعديدها ، واذا ما اقتحمت هذا التعديد ، فلا تستحي من أن تتلفظ به تمتمة ، فقل وأنبت تتمتم :

ان هذا هو خيري الذي أحب ، ان هذا ما يثير اعجابي ، فأنا لا أريد الخير الاعلى هذه الصورة \* لا أريد هذه الاشياء تبعا لارادة رب من الارباب ولا عملا بوصية أو ضرورة بشرية ، فأنا لا أريد أن

يكون لي دليل يهديني الى عوالم عليا وجنات خلود ٠٠٠

قل : ما أحب سوى فضيلة هذه الارض ، لأن ما فيها من الحكمة قليل ، وأقل منه ما فيها من صواب متفق عليه ، ان هذا الطير قد بنى عشه على مقربة مني ، لذلك أحببته وعطفت عليه ، وها هو ذا الآن يحتضن عندي بيضه الذهبي • على هذه الوتيرة تكلم وأنت تتمتم معتدحا فضيلتك •

لقد كان لك فيما مضى شهوات كنت تعسبها شرورا ، أما الآن فليس فيك الا الفضائل ، وقد نشأت هذه الفضائل من شهواتك نفسها ، لأنك وضعت في هذه الشهوات أسمى مقاصدك فتعولت فيك الى فضائل وملذات هي منك ولك ، ولسوف ترى جميع شهواتك تستعيل الى فضائل ، ولسوف ترى كل شيطان فيك يستعيل ملاكا حتى ولو كنت من يستسلمون للنيظ والشهوات وكنت من فئة الحاقدين المتعصبين •

لقد كانت الكلاب المفترسة تسكن دهاليز مسن قبل ، فها هي ذي الآن أطيار مفردة • لقد استقطرت

السماء بلسما من سمومك وحلبت ناقة الأوصاب وأنت الآن تكرع لذيذ درها •

لن يخلق منك شر بعد الآن ، غير ان هناك شرا قد ينشأ من تخاصم فضائلك • فاصغ الي ، يا أخي ! انك اذا شعرت بسعادة فما يكون ذلك الا لفضيلة مستقرة فيك وهي تسهل اجتياز الصراط عليك •

انها لمزية أن تكون للانسان فضائل عديدة ، غير أن تعدد الفضائل يرمي بالانسان الى أشقى العظوظ ، وكم من مجاهد أرهقه النزل في ساحات الفضائل فتوارى لينتحر في الصحراء •

اذا كنت ترى المعارك والحروب شرورا فاعلم يا أخي انها شروط لا بد منها لأن للحسد والريبة والشتيمة مقامها المحترم بين فضائلك نفسها تبصر تر ان كلا من فضائلك تطمح الى المقام الأسمى وتطمح في الاستيلاء على جميع أفكارك لتستبعدها وتحصر بها وحدها كل ما في غضبك وبغضائك وحبك من قوة •

ان كلا من فضائلك تحسد الأخرى ، والحسد

هائل مريع يتناول الفضائل أيضا فيبيدها • ان من يحيط به لهيب الجسد تنتهي به الحال الى ما تنتهي العقرب اليه فيوجه حمته المسمومة الى نحره •

أفما رأيت ، يا أخي ، من الفضائل من تشتم نفسها وتنتحر ؟

ليس الانسان الا كائنا وجب عليه أن يتفوق على نفسه ، لذلك حق عليك يا أخي ، أن تحــب فضائلك لأنك بها ستفنى • هكذا تكلم زرادشت •

## حشرات المجتمع:

سارع الى عزلتك ، يا صديقي ، فقد أورثك الصداع صخب عظماء الرجال ، وآلمتك وخزات صغارهم • ان جلال الصمت يسود الغاب والصغور أمامك ، فعد كما كنت شبيها بالدوحة التي تحب ، الدوحة الوارفة المظل المشرفة على البعر مصغية في صمتها الى هديره •

على أطراف حقول العزلة تبدأ حدود الميادين حيث يصخب كبار الممثلين ويطن الذباب المسموم • لا قيمة لخير الاشياء في العالم ان لم يكن لها من يمثلها ، والشعب يدعو ممثليه رجالا عظاما ، انه يسيء فهم العظمة المبدعة ، فيبتدع من نفسه المماني التي يجمل بها ممثليه والقائمين بالأدوار الكبرى على مسرح العياة ·

ان المالم يدور دورته الخفية حول موجدي السنن الجديدة • وحول لاعبي الأدوار على مسرح الحياة يدور الشعب وتدور الامجاد ، وعلى هذه الوتيرة يسير العالم •

ان للاعب الأدوار ذكاءه ، ولكنه لا يدرك حقيقة هذا الذكاء لانصباب عقيدته الى كل طريقة توصله لغير النتائج والى كل أمر يدفع بالناس الى وضع ثقتهم به • غدا سيعتنق هذا الرجل عقيدة جديدة، وبعد غد سيستبدل بها أجد منها • ففكرته تشبه الشعب تذبذبا وتوقدا وتقلبا •

ان ممثل الشعب يرى بالتعطيم برهانه ،وبايقاد النار حجته ، وباراقة الدماء أفضل حجة وأقوى دليل و انه ليعتبر هباء كل حقيقة لا تسمعها الالآذان المرهفة ، فهو عبد الآلهة الصاخبة في الحياة و

ان ميدان الجماهير يغص بالغوغاء المهرجين ، والشعب يفاخر بعظماء رجاله فهم أسياد الساعة في نظره • ولكن الساعة تتطلب السرعة من هؤلاء الأسياد ، فهم يزحمونك ، يا أخي ، طالبين منك اعلان رفضك أو قبولك ، والويل لك اذا وقفت حائرا بين « نعم » وبين « لا » •

واذا كنت عاشقا للحقيقة فلا يغرنك أصحباب العقول الرعناء المتصلبة ، ومسا كانت العقيقة لتستند يوما الى ذراع أحد هؤلاء المتصلبين -

دع المشاغبين وارجع الى مقرك ، فما ميدان المجماهير الا معترك يهدد سلامتك بين خنوع «نعم» وتمرد « لا » \* ان تجمع المياه في الينابيع لا يتم الا ببطء ، وقد تمر أزمان قبل أن تدرك المجاري ما استقر في أغوارها •

لا تقوم عظمة الا بميدا عن ميدان الجماهير وبعيدا عن الامجاد ، وقد انتجى الاماكن القصية عنها من أبدعوا السنن الجديدة في كل زمان •

اهرب، يا صديقي، الى عزلتك • نقد طالت القامتك قرب الصماليك والأدنياء • لا تقف حيث

يصيبك انتقامهم الدساس وقد أصبح كل همهم أن ينتقموا منك • لا ترفع يدك عليهم فان عددهم لا يحصى ، وما قدر عليك أن تكون صيادا للعشرات • انهم لصغار أدنياء ولكنهم كثرة • ولكم أسقطت قطرات المطر وطفيليات الاعشاب من صروح شامخات • ما أنت بالصغرة الصلدة ولشد ما فعلت بك القطرات ، ولسوف يتوالى ارتشافها عليك فتصدعك و تحطمك تحطيما •

لقد أرهقتك العشرات السامة فخدشت جلدك وأسالت منه الدماء ، وأنت تتعصن بكبرك لتكظم غيظك ، وهي تود لو أنها تمتص كل دمك معتبرة أن من حقها أن تفعل لأن دمها القعيف يطلب دما ليتقوى ، فهي لا ترى جناحا عليها اذ تنشب حمتها في جلدك ، ان هذه الجروح الصغيرة لتذهب بالألم الى مدى بعيد في حسك المرهف ، فتتدفق صديدا يرتعيه الدود ، أراك تتعالى عن أن تمد يدك لقتل هذه العشرات الجائمة ، فعاذر أن يجول سم استبدادها في دمك ،

ان هؤلاء المشاغبين يدورون حولك بطنيين الذباب ، فهم يرفعون أناشيـدهم تزلفــا اليــك ليتحكموا في جلدك ودمك • انهم يتوسلون اليك ويداهنونك كما يداهنون الآلهة والشياطين ، فيحتالون عليك بالملاطفة والثناء ، وما يحتال غير الجبناء •

انهم يفكرون بهك كشيرا في سرهم فيلقون الشكوك عليك ، وكل من يفكر الناس به كثيرا تعوم حوله الشبهات \*

انهم يماقبونك على كسل فضيلة فيسك ولا يغتفرون لك من صميم فؤادها الا ما ترتكب من الخطأ • انك لكريم وعادل ، لذلك تقول في قلبك : ان هؤلاء الناس أبرياء وقد ضاقت عليهم الحياة -ولكن نفوسهم الضبيقة تقول في نجواها : أن كــل حياة عظيمة انما هي حياة مجرمة • ويشعر هؤلاء الناس بأنك تحتقرهم عندما تشملهم بعطفك ، فيباداونك عطفك بالسيئات \* انك لتمدعهم بفضيلتك الصامتة فلا يفرحون الاعندما يسهى تواضعك فيستحيل غرورا • أن الناس يطمحون بالطبع الى الهاب كل عاطفة تبدو لهم ، عصدر الصماليك لأنهم يحسون بصفارهم أمامك فيتحمسون حتى ينقلب احساسهم كرها وانتقاما -

أفما شعرت أنهم يخرسون عندما تطلع عليهم ، فتبارحهم قواهم كما يبرح الدخان النار اذا اهمدت ؟

أجل يا صديقي ، ما أنت الا تبكيت في ضمائر أبناء جلدتك لأنهم ليسوا أهلا لك ، فهم لذلك يكرهونك ويودون امتصاص دمك •

ان أبناء جلدتك لن يبرحوا كالعشرات المسمومة لأن العظمة فيك ستزيد أبدا في كرههم لك -

الى عزلتك ، يا صديقي ، الى الأعالي حيث تهب رصينات الرياح ، فانك لم تخلق لتكون صيادا للحشرات • هكذا تكلم زرادشت •

# في الجزر السعيدة:

ها ان التين يتساقط عن أشجاره عطر النكهبة حلو المذاق وقشوره العمراء تتشقق بسقوطها ، وأنا هو ريح الشمال يهب على هذه الاثمار الناضجة • ان تعاليمي تتساقط اليكم أيها الصحاب كمثل هذه الاثمار فتذوقوها الآن عند ظهيرة من أيام الخريف وقد صفت فوقكم السماء •

سرحوا أيصاركم فيما حولكم من خيرات الارض ثم مدوا بها الى آفاق البحر البعيد ، فليس أجمل لمن فاض رزقه من أن يتطلع الى الابعاد •

لقد كان الناس يتلفظون باسم الله عندما كانوا يسرحون أبصارهم على شاسعات البعار ، أما الآن فقد تعلمتم الهتاف باسم الانسان المتفوق •

ان الله افتراض وأنا أريد ألا يذهب بكم الافتراض الى أبعد مما تفترض ارادتكم المبدعة • أفتستطيعون أن تخلقوا الها؟ اذن اقلموا عن ذكر الآلهة جميعا ، فليس لكم الا ايجاد الانسان المتفوق•

ولملكم لن تكونوا بنفسكم هذا الانسان ولكن في وسعكم أن تصبحوا آباء وأجدادا له • فليكن هذا التحول خبر ما تعلمون •

ان الله اقتراض وأنا أريد ألا يتجاوز بكم الافتراض حدود التصور ، فهل تستطيمون أن تتصوروا الها ؟ فاعرفوا من هذا أن واجبكم هو طلب الحقيقة فلا تطمعوا الى ما لا يبلغه تصور الانسان وبصره وحسه ، امسكوا بتصوركم كيلا يتجاوز حدود حواسكم .

يتعتم عليكم أن تبدأوا بخلق ما كنتم تسمونه عالما من قبل فيتكون عالمكم من تفكيركم وتصوركم وارادتكم ومحبتكم وعندئذ تبلغون السمادة يا من تطلبون المعرفة • وكيف تطيقون الحياة اذا لم يكن لكم هذا الرجاء ؟

على من يطلب المعرفة ألا يتورط في ما يريده المقل من المعميات • لسوف أفتح لكم قلبي فلا تخفى عنكم خافية ، فأقول لكم : لو كان هناللك أرباب أكنت أتعمل ألا أكون ربا ؟ اذن ليس في لكون أرباب •

لقد استخرجت لذاتي هذه النتيجة ، وها هي تستخرجني الآن ٠

ان الله افتراض ولكن من له بتحمل كل مبا يضمر هذا الافتراض من اضطراب دون أن يلاقي الفناء ؟ أتريدون أن تأخذوا من الخالق ايمانه ومن النسر تحليقه في أجواز الفضاء ؟

ان الله عبارة عن ايمان ينكسر به كـل خط مستقيم ويميد عنده كل قائم ، فالزمان لدى المؤمن وهم ، وكل فان في عينيه بطل وخداع ، فهل مثل

هذه الافكار الا أعاصير تتطاير فيها عظمام البشر وتورث الدوار لشاهدها ؟ تلك افتراضات يسدور المبتلي بها على نفسه كالرحى حتى يموت •

أفليست من الشر والافتيات على الانسانية كل هذه التعاليم تقيم الواحد المطلق الذي لا يناله تعول ولا تغيير ؟

ان الرموز وحدها لا تتغير ، وطالمها كهذب الشعراء ، غير أن خير ما يضرب من الامثال مها يصور العاضر وآتي الزمان فيأتي حجة لكل زائل لا نقضا له • ليس في غير الابداع ما ينقذ مسن الأوجاع ويخفف أثقال العياة ، غير ان ولادة المبدع تحولات كثيرة وتستلزم كثيرا من الآلام •

أيها المبدعون ستكون حياتكم مليئة بمريس الميتات لتصبحوا مدافعين عن جميع ما يزول على المبدع اذا شاء أن يكون هو بنفسه طفل الولادة المجديدة أن يتذرع بعزم المرأة التي تلد فيتحسل اوجاع مخاضها •

لقد اخترقت لمي طريقا في مثات النفوس والأسرة وأوجاع المغاض غير أنني كثيرا سا نكصت على أعقابي لأنني أعرف ما تقطع الساعات الاخيرة من نياط القلوب -

ولكن ذلك ما تطمع ارادتي المبدعة اليه ، وبتعبير أشد صراحة ذلك هو المقصد الذي تريده ارادتي ٠

ان جميع ما في من شعور يتألم مقيدا سجينا ، وليس غير ارادتي من بشير يؤذن بالمسرة ، ويأتي بالافراج عن الشعور •

ان الارادة وحدها تحرر ، وما بغير هذه الآية من شرعة صحيحة للارادة وللحرية ، على هذا تقوم تماليم زرادشت •

بعدا وسعقا لكل وهن وملال يشكلان الارادة ويوقفان كل تقدير وابداع • ان طالب المعرفة يشمر بلذة الارادة والايجاد وبلذة استحالة الذات الى ما تحس به في أعماقها ، فاذا انطوى ضميري على الصفاء فما ذلك الا لاستقرار ارادة الايجاد فيه • وهذه الارادة هي ما أهاب بي للابتعاد عن الله وعن الآلهة ، اذ لو كان هنالك آلهة لما بقي شيء يمكن خلقه •

ان طموح ارادتي الى الايجاد يدفعني أبدا نعو الناس اندفاع المطرقة فوق العجر • أيها الناس انني ألمح في العجر تمثالا كامنا هو مثال الامثلة • أفيجدر أن يبقى ثاويا في أشد المسخور صلابة وقيعا ؟

ان مطرقتي تهوي بضرباتها القاسية على هذا السجن فأرى حجره يتناثر \*

أريد أن أكمل هذا التمثال • ان طيفا زارني • والطف الكائنات وأعمقها سكوتا قد اقترب مني •

لقد تجلى بهاء الانسان المتفوق لميني في هذا الغيال الطارق فمالي وللآلهة بعد - هكذا تكلم زرادشت -

## زرادشت والكهنة:

وتمثل زرادشت مرور رهط من الكهنة أمامه فقال لأتباعه : هؤلاء هم الكهنة ، فعليكم \_ وان كانوا أعدائي \_ أن تمروا أمامهم صامتين وسيوفكم ساكنة في أغمادها ، فأن يينهم أبطالا ومن تحملوا شديد المذاب فهم لذلك يريسدون أن يعذبوا الآخرين -

انهم لأعداء خطرون ، وما من حقد يوازي ما في اتضاعهم من ضنينة ، وقد يتمرض من يهاجمهم الى تلطيخ نفسه ، لكن بيني وبينهم صلة المدم وأنا أريد أن يبقى دمي مشرفا حتى في دمائهم •

وعاد زرادشت يتمثل أنهم مروا وانصرفوا ، فشعر بألم شديد قاومه لعظة حتى سكن روعه ، فقال : \_ انني أشفق على هؤلاء الكهنة ، وأنا لا أزال أنفر منهم ولكنني تعودت الاشفاق مرغما نفوري منذ صعبت بني الانسان ، ومع ذلك فأنا أتألم مع الكهنة لأنهم في نظري سجناء يعملون وسم المنبوذين في العالم ، وما كبلهم بالأصفاد الا مسن دعو مخلصا لهم ، وما أصفادهم الا الوصايا الكاذبة والكلمات الوهمية ، فليت لهؤلاء من يخلصهم من مخلصهم .

لقد لاحت لهؤلاء الناس جزيرة في البحر على حين ثارت عليهم زوبعة فنزلوا اليها فاذا هم على ظهر تنين نائم على العباب •

وهل من تنين أشد خطرا على أبناء الحياة مر تنين الوصايا والكلمات الوهمية وقد كمن فيه المقدور طویلا حتی حان وقت انتباه التنین ؟ وها هو یهب مفترسا جمیے مین بنوا مساکنهم علی ظهره •

انظروا الى المساكن التي بناها هؤلام الكهنة وقد أسموها كنائس وما هي الا كهوف تنبعث روائح التعفن منها و وهل للروح أن ترتفع الى مستواها تحت لألاء هذه الانوار الكاذبة وفي هذا البو الكثيف ، حيث لا يسود الا عقيدة تصم الناس بالخطيئة وتأسرهم بصعود درجات الهيكل زحفا على الركب ؟

انني لأقضل أن أنظر الى اللحظات الفاحشة من أن أرى هذه العيون أطبقت أجفائها معلنة خشوعها واستغراقها •

من ذا الذي اخترع هذه الكهوف وهذه الدرجات يرقاها النادمون زاحفين ، أهي من ايجاد من استعبوا من صفاء السماء فلجاوا الى الاستتار ؟

لن أعود بقلبي لألج مساكن هذا الآله الا اذا انثلمت قبابها واخترقها نور السماء الصافية لتتكثف عن الشقائق الحمراء النابتة على جدرانها المتهدمة • لقد أراد هؤلاء الكهنة أن يعيشوا كأشلاء أموات فسربلوا جنتهم بالسواد فاذا هم ألقوا مواعظهم انتشرت منها رائحة اللحود •

ان من يجاور هؤلاء الناس فكأنما هو ساكن على ضفة الانهار السوداء حيات لا يسمع الا تقيسق الضفادع الحزين •

ليسمعني هؤلاء الناس تشيدا غير هذا النشيد لأمرن نفسي على الاعتقاد بمخلصهم ، أذ لا يلوح لي أن أتباع هذا المخلص قد ظفروا بالخلاص .

لكم أتمنى أن أراهم عراة ، وهل لغير الجمال أن يدعو الناس الى التوبة ؟ ولكنهم عبارة عن فجائع مستترة لا يسعها أن تجنذب الى الايمان أحدا •

والعق ، أن مخلصي هؤلاء الكهنة نفسهم لم يتحدروا من سماء الحرية وما وطئوا مسالك المرفة قط ، فما كانت حكمتهم الا نسيجا ملأته الخروق رقعوه يما أوجد جنونهم من ألهة • لقد أغرقتهم حكمتهم في بعيرة الاشفاق ، فهم كلما زفروا فيها أرسلوا بجثة عظمى تطفو على سطحها • لقد زعق هؤلاء الرعاة بقطعانهم فعضت متدافعة في فجوة واحدة وقد علا صراخها كأن التوصيل الى مخارج المستقبل معتنع من غير هذه الفجوة الضيقة، أما والحق ما هؤلاء الرعاة الافريق من هذه السائمة وقد ضاقت عقولهم ورحبت نفوسهم وسرعان مسا تصغر العقول اذا كبرت النفوس •

لقد تركوا على كل معبر اجتازته أرجلهم آثار الدماء ، اذ كانوا يستلهمون جفونهم ليعلموا الناس ان الدماء تقوم شاهدة للحق • وقد جهلوا ان أفسد شهادة تقوم للحق انما هي شهادة الدم ، لأن الدم يقطر سما على أنقى التماليم فيحولها الى جنون والى أحقاد •

أفتقيمون للحق دليلا من اقتحام أحد الناس للهب في سبيل تعاليمه ؟ وهل لمثل هذا التعليم ما للمقيدة التي تتولد متقدة من لهبها نفسه ؟ اذا ما تلاقيراس بارد يقلب مضطرم نشأت من التقائهما تلك العاصفة التي يدعوها الناس مخلصا ، ولكم وجد على الارض من رجل أعرق منشأ وأرفع مقاما ممن يدعوهم الشعب مخلصين ، وما كان هؤلاء المخلصين الاعاصفات كاسحات تهب متوالية

على الأرض "

اذا ما كنتم تنشدون سبل الحرية ، أيها الأخرة، فعليكم أن تنقذوا أنفسكم حتى ممن يفوقون هؤلاء المخلصين عظمة ومجدا • فان الانسان المتفوق لم يظهر على الارض بعد • لقد حدقت بأعظم رجل و بأحقر رجل عن كثب وهما عاريان فظهرا لميناي متشابهين ، بل رأيت أعظمهما أشد توغلا في المصائب البشرية من الآخرين • هكذا تكلم زرادشت •

هذه هي بعض أفكار نيتشه التي وردت في كتابه و هكذا تكلم زرادشت » قدمناها للدلالة على أن تفكير نيتشه والمعارك المقلية التي خاض غمارها في عصره قد أفقدته توازن عقله ، « فالمرء كان يجد دائما شيئا مرعبا يدفعه الى العرب ضد مذهب أخلاق عصره ، لكن المصر سينتقم ، وسيكون له انتقامه من الداخل ومن الخارج معا » \*

تمث »



# الفهــرس

|            | أ <u>لةد</u> ية           |
|------------|---------------------------|
| Ð          | ·                         |
| 11         | حياة نيتشه وسيرته         |
| 71         | ماجنر ونيتشه              |
| 77         | مؤلفات نيتشه              |
| **         | غلممهة نيتشه              |
| <b>TA</b>  | نيتشبه والسوقعية          |
| 79         | نيتشنه والوضمية           |
| <b>{.</b>  | البرجماتيه ونيتشمه        |
| <b>{ Y</b> | الوجوديه ونيتشه           |
| <b>{ Y</b> | الاخلاق عند نيتشبه        |
| 01         | ثيتشمه وفلسفته الاجتماعية |
| 04         | نيتشمه ومشكلة المراة      |
| aλ         | نينشه والقوميه            |
| 75         | الدين مند نيتشه           |
| 77         | نينشبه والعود الابدي      |
| 17         | نيتشه والعلاء على الذأت   |
| 1.4        | نيتشمه والمسجونون         |
| 1.0        | نيتشبه والسبوبريان        |
| 118        | نيتشمه والانحطاط          |
| 155        | نيتشه والارستتراطية       |
| 141        | زرادشت والتحول الثلاثي    |
| 188        | الملذات والشبهوات         |
| 101        | حشرات المجتمع             |
| Yol        | في الجزر السنعيدة         |
| m T        | <br>زرادشیت والکهنه       |
|            |                           |